Transformative Social Work

Vol. 3 No. 2 (2025)

Copyright (c) 2025 Author(s) -CC BY-NC-SA
https://doi.org/10.55016/0js/tsw.v3i2.79927

Article

Des paradoxes et périls du statut « outsider-intégré-e » :
réflexions d’une travailleuse sociale féministe Noire' sur la
fabrique de la légitimité

Kharoll-Ann Souffrant!

Résumé

L’année 2020 a été marquée par de nombreuses mobilisations pour 1’équité et les droits de
populations minorisées en Amérique du Nord. Au Québec (Canada), ces mobilisations
concernaient les violences sexuelles contre les femmes Noires, depuis le mouvement
#MeToo? d’octobre 2017, dans la foulée de la résurgence du mouvement #BlackLivesMatter
en 2020°. Cette contribution émane de ma thése de doctorat en travail social. Amorcée en
2019, cette theése porte sur les violences sexuelles et les féminismes Noirs. Cet article explore
les enjeux éthiques, politiques et épistémologiques qui accompagnent le processus d’¢élévation
d’individus comme porte-paroles et visages légitimes de mobilisations collectives pour
I’équité en matiere féministe et antiraciste et les imbrications de ce processus avec la
recherche universitaire en travail social. En s’appuyant sur les cas du mouvement
#BlackLivesMatter et des vagues de dénonciations de violences sexuelles au Québec, une
analyse féministe et autoethnographique Noire (Brown-Vincent, 2019; Ettorre, 2017) me
permettra d’articuler mon positionnement d’« outsider-intégrée* » (Collins, 1986) et
d’intellectuelle publique a la lisiére de 1’académie, du monde médiatique et des espaces
militants et communautaires. A 1’aide du concept de « transclasse » (Jaquet, 2014; Jaquet et
Bras, 2018) au prisme du concept de « déférence épistémique » (Taiwo, 2020), j’illustre les
dangers avérés et les paradoxes liés aux usages des théories de la connaissance située dans les
espaces féministes et antiracistes. La maniere dont ces théories sont mobilisées,
particulierement pendant et aprés 1’apogée de mouvements sociaux, court le risque de
(re)productions d’injustices épistémiques (Fricker, 2007). Ces injustices peuvent mettre en
échec la noble visée de la justice sociale qui caractérise le travail social et la recherche
universitaire dans cette discipline.

Mots-clés
épistémologie, justice sociale, intersectionnalité, féminisme, antiracisme


https://doi.org/10.55016/ojs/tsw.v3i2.79927

Abstract

The year 2020 was marked by many mobilizations for justice and for the rights of minoritized
populations in North America. In Quebec (Canada), those mobilizations focused on sexual
violence against Black women since the October 2017 #MeToo movement, in the aftermath
of the resurgence of the #BlackLivesMatter movement in 2020. This paper stems from my
social work doctoral dissertation started in 2019. This dissertation focuses on sexual violence
and Black feminisms. This article explores the ethical, political, and epistemological issues
that accompany the process of elevating individuals as spokespersons and legitimate faces of
collective mobilizations for justice in feminist and anti-racist struggles and the intersection of
this process with academic research in the field of social work. Drawing on the cases of the
#BlackLivesMatter movement and the waves of denunciations of sexual violence in Quebec,
a Black feminist and autoethnographic analysis (Brown-Vincent, 2019; Ettorre, 2017) will
allow to articulate my positioning as an “outsider-within” (Collins, 1986) and public
intellectual on the fringes of academia, the media world, and activist and community spaces.
Using the concept of “transclasse” (Jaquet, 2014; Jaquet et Bras, 2018), analyzed through
“epistemic deference” (Taiwo, 2020), I illustrate the demonstrated dangers and paradoxes of
the uses of standpoint theories in feminist and anti-racist spaces. The way these theories are
mobilized, especially during and after the peak of social movements, proves to carry the risk
of (re)producing epistemic injustices (Fricker, 2007). These injustices can jeopardize the
noble goal of social justice that characterizes social work and academic research in this
discipline.

Keywords
epistemology, social justice, intersectionality, feminism, antiracism

I Ecole de travail social, Université d’Ottawa, Canada

Coordonnées de I’autrice :
Kharoll-Ann Souffrant, Ecole de travail social, Université de Saint-Boniface, 200 av. de la Cathédrale, Winnipeg, Manitoba,
R2H 0H7, Canada. Courriel : ksouffrant@ustboniface.ca

Introduction

Au cours de I’année 2020, la province canadienne du Québec a été frappée par des
mobilisations sans précédent pour 1’équité et la justice sociale, particuliérement autour
d’enjeux relevant du féminisme et de 1’antiracisme comme ailleurs en Amérique du Nord
durant la pandémie de COVID-19. La résurgence historique du mouvement
#BlackLivesMatter apres le meurtre de I’ Afro-Américain George Floyd par un policier blanc
en mai ainsi qu’une vague de dénonciations de violences sexuelles de type #MeToo en juillet’
de la méme année ont placé plusieurs enjeux propres aux femmes Noires a 1’avant-scéne,
particulierement dans I’espace médiatique. Ma thése doctorale (Souffrant, en préparation),
amorcée en 2019, porte précisément sur les violences sexuelles envers les femmes Noires et
I’invisibilisation de ces violences au sein des luttes antiracistes et féministes, deux espaces ou
les femmes Noires tendent a étre marginalisées tant dans la recherche que dans les milieux
communautaires (Ca et Taher, 2024; Collins, 2000; Hull et al., 1982). Au cours de ce parcours

2


mailto:ksouffrant@ustboniface.ca

qui aura duré plus de cinq ans, ma vie comme femme Noire, jeune chercheuse, intellectuelle
et travailleuse sociale s’est vue radicalement transformée, bien malgré moi. Cette attention qui
s’est amplifiée sur ma personne et mon travail intellectuel a immédiatement soulevé chez moi
un inconfort et de profondes réflexions sur mon positionnement comme « outsider-intégrée »
(Collins, 1986).

L’expression « outsider-intégrée » réfeére au positionnement unique des femmes Noires
dans le champ de la sociologie — et en milieu académique de fagon plus large — en raison de
leur marginalité au sein de ces espaces® (Collins, 1986). 11 fait écho a la notion de « double
conscience » (Du Bois, 1903) et a celle de « charge raciale » (Dibondo, 2024; Soumahoro,
2020). Ces deux notions abordent les stratégies d’adaptation des personnes Noires et racisées
naviguant dans une société majoritairement blanche.

D’une part, le positionnement d’« outsider-intégrée » est source de dilemmes éthiques et
moraux inconfortables pour ces chercheuses faisant office de pionni¢res dans un univers
majoritairement blanc et masculin. Comme ’explique la sociologue afro-américaine Patricia
Hill Collins (1986), il peut générer pour les femmes Noires universitaires des tensions entre
plusieurs systeémes de valeurs et maniéres de faire de la recherche. Il force I’adoption des
« codes » du monde académique, codes n’ayant pas €té établis par elles, mais bien par la
classe dominante. De I’autre c6té, ce positionnement peut étre positif, subversif et constituer
une forme de privilége épistémique (Collins, 1986). En ce sens, ces chercheuses ont
I’opportunité de mettre de 1’avant une €pistémologie critique et féministe Noire au sein de
travaux de recherche, menés par, pour et avec des femmes Noires. Les femmes Noires sont
autrement souvent ignorées ou mal dépeintes par les recherches universitaires. Etre une
« outsider-intégrée » offre donc un grand potentiel heuristique pour I’innovation et la
créativité en milieu académique. Un tel positionnement peut permettre de réaffirmer les
membres de ces communautés comme sujets et partenaires de recherche de grand intérét, mais
cet intérét peut également devenir un levier qui rend service aux populations concernées par
ces travaux de recherche (Collins, 1986).

Ainsi, cette démarche de recherche doctorale m’a amenée a me questionner quant a la
relation que j’entretiens avec mon objet d’étude, comme je suis personnellement concernée
par les thématiques de mes travaux de recherche. Elle m’a également forcée a réfléchir aux
personnes que je souhaite soutenir a travers cette démarche qui, en majorité, ne gravitent pas
dans les espaces ou je me retrouve dans le contexte de mon travail. Cet exercice réflexif
d’humilité est crucial considérant les rapports de pouvoir inhérents a la sphere académique.
Un tel exercice a des implications pour toute personne chercheuse qui y gravite, méme si elle
est elle-méme en posture minorisée au sein de cet espace, particulierement dans le champ du
travail social ou les personnes chercheuses sont souvent positionnées comme « parlant pour
autrui » dans une optique d’émancipation de populations marginalisées (Hamisultane et al.,
2021; Potts et Brown, 2015; Rogers, 2012; Strier, 2006).

Les personnes chercheuses universitaires ont leur part de responsabilité face aux pratiques
variées, directes, insidieuses et (in)conscientes d’exploitation, d’effacement, de prédation, de
pillage et d’extractivisme intellectuel ciblant souvent des personnes en position subordonnée
en leur sein (par ex. : personnes étudiantes) et hors de leurs murs (par ex. : groupes et
collectifs militants, populations autochtones). Ces catégories ne sont toutefois pas
mutuellement exclusives (Hulko, 2014; Smith et al., 2021; Wahab, Anderson-Nathe et



Gringeri, 2015). Par « catégories non mutuellement exclusives », je référe aux personnes
chercheuses qui sont des intellectuelles publiques en référence a leur double position avec un
pied dans le monde académique et 1’autre dans les communautés qu’elles cherchent a soutenir
par leur travail (Ahmed, 2009; Ali, 2009; Bell et al., 2020; Brewer, 1997; Collins, 2013;
hooks, 2016; Hunter, 2018; Ibrahim et al., 2022; Sudbury et Okazawa-Rey, 2009; West,
2016).

Cette réflexion, qui s’inspire du chapitre « Positionnement épistémologique » de ma these
(Souffrant, en préparation), explore plusieurs enjeux éthiques, politiques et épistémologiques
qui accompagnent le processus d’¢lévation d’individus comme « visages légitimes » de
mobilisations collectives pour 1’équité, notamment en matiére d’antiracisme et de féminisme
(Benoit-Barné et Zoghlami, 2018; Souffrant et Stanley, 2024; Zoghlami, 2020, 2023). La
visée de cet article est d’offrir une rétrospective des récents mouvements sociaux antiracistes
et féministes au Québec en les analysant de I’intérieur pour mieux en éclairer les dérives et
angles morts. A partir des cas du mouvement #BlackLivesMatter et des vagues de
dénonciations de violences sexuelles dans le contexte québécois, je prendrai appui sur
I’autoethnographie féministe (Ettorre, 2017) et I’autoethnographie féministe Noire (Brown-
Vincent, 2019) comme méthodologies pour explorer ces enjeux et analyser de maniere
critique la transformation de mon positionnement d’intellectuelle publique a la lisiére de
I’académie, des médias et des milieux communautaires militants. En recourant aux concepts
de « déférence épistémique » (Taiwo, 2020) et de « transclasse » (Jaquet, 2014; Jaquet et
Bras, 2018), j’illustrerai les paradoxes et périls des usages des théories de la connaissance
située’ (Harding, 1992, 2004, 2012; Hartsock, 1998; Janack, 1997) dans les espaces
féministes et antiracistes. La maniere dont ces théories sont présentement mobilisées,
notamment au Québec, porte le risque de (re)productions d’injustices épistémiques (Fricker,
2007) pouvant mettre en échec la noble visée de la justice sociale qui caractérise le travail
social et la recherche universitaire dans cette discipline.

Dans un premier temps, je présenterai la notion de « déférence épistémique » pour traiter
des pieges de certains usages des théories de la connaissance située en matiere féministe et
antiraciste. Lorsque des institutions — majoritairement blanches et masculines — veulent
« parler aux personnes concernées » dans une visée d’inclusion et de diversité des voix, cela
reproduit, du méme souffle, des rapports de domination, car les « personnes concernées », ces
« outsider-intégré-es », font trés souvent partie de 1’¢lite de leur groupe marginalisé€. Je
présenterai ensuite une analyse autoethnographique de mon parcours comme chercheuse
féministe Noire. Ma posture d’intellectuelle publique s’est transformée au cours de mes
¢tudes doctorales en parallele des mobilisations sociales sans précédent — antiracistes et
féministes — qui ont frappé le Québec depuis 2020. J’analyserai I’impact de cette
transformation sur moi, mon objet de recherche et les populations marginalisées — les femmes
Noires — qui sont au cceur de ma démarche, communautés dont je fais moi-méme partie. Par
une analyse critique de la notion de « transclasse », je souhaite mettre en lumiére les dangers
qui accompagnent les processus qui ont élevé ma parole sur les enjeux antiracistes et
féministes dans des espaces ou les membres de mes communautés sont souvent absent-es en
raison d’inégalités structurelles. Enfin, 1’article propose des pistes de réflexion pour toute
personne engagée pour la justice sociale — en milieu académique ou communautaire — pour
analyser son propre positionnement, limiter son instrumentalisation afin de garder le cap sur



la justice sociale et I’émancipation globale — et non strictement individuelle — des membres de
nos communautes.

Les périls de la « déférence épistémique »

« Qu’est-ce que cela signifie d’incarner la diversité? » (Ahmed, 2009, p. 41, 2012). Quelles
sont les implications éthiques, politiques et épistémologiques lorsqu’une femme Noire se voit
érigée comme porte-parole de mobilisations collectives (Souffrant et Stanley, 2024)? Quelles
sont les conséquences de cette représentation féministe Noire dans des espaces
majoritairement blancs alors méme que plusieurs personnes n’ont pas acces aux espaces
universitaires ou médiatiques, voire ne bénéficient pas du « privilege d’étre dans la piece? »
(Taiwo, 2020). Quels sont les dilemmes et paradoxes que ce positionnement souléve pour les
intellectuelles publiques féministes et Noires (Collins, 2013; hooks, 2016; Sekayi, 1997;
West, 2016)? A I’ére « post-George Floyd » et post-#MeToo, quels sont les piéges des usages
des théories de la connaissance située, de I’intersectionnalité et de la posture d’« outsider-
intégrée »? Ces questionnements me taraudent.

Depuis quelques années, je ressens une inquiétude et un malaise grandissants face au fait
qu’on m’accorde de plus en plus une voix, tant a 1’écrit qu’a I’oral, au Québec, au Canada
anglais en passant par Haiti, la France et les Etats-Unis en lien avec mes travaux de recherche.
Ce malaise face a cette notoriété nouvellement acquise est né dés les premiers mois de mes
¢tudes doctorales en septembre 2019. J’ai depuis souvent ét€ approchée par des entités telles
que des institutions gouvernementales des trois paliers politiques (municipal, provincial et
fédéral), des universités, des cégeps, des organisations non gouvernementales, des groupes
syndicaux ainsi que des collectifs communautaires et méme des banques. Ces invitations, tant
au sein des communautés Noires qu’au-dela, m’interrogent : « Pourquoi moi plus qu’une
autre et qu’est-ce que cela veut dire? » J’ai le méme questionnement lorsque des collégues,
souvent par gentillesse et solidarité, me disent que mes travaux figurent dans leurs plans de
cours, que ce soit en travail social ou en études féministes, tant au Québec qu’en Ontario ou
dans d’autres pays. Néanmoins, cet intérét grandissant a immédiatement soulevé chez moi des
questionnements sur la potentielle instrumentalisation de mon travail, comme c’est arrivé
dans le cas de plusieurs intellectuelles et féministes Noires au cours de 1’histoire®.

Le philosophe Olufémi O. Taiwo, professeur a la Georgetown University, parle de
« déférence épistémique » pour désigner cette distorsion des « politiques de I’identité [identity
politics] » (Taiwo, 2022a, 2022b, 2020) qui sont issues du manifeste du Combahee River
Collective’® (2006). Paru initialement en 1977, le manifeste du Combahee River Collective est
souvent cité, aux Etats-Unis, comme ayant parlé d’« intersectionnalité » sans employer ce
terme par la mise en avant d’une analyse intégrée et simultanée des systémes d’oppression ',
Les « politiques de 1’identité » réfeérent a un ensemble de pratiques militantes, théoriques,
analytiques et politiques ancrées dans 1’expérience commune d’une forme de marginalisation
par les membres d’un groupe social donné. Elles visent I’émancipation des membres de ce
groupe sur la base de cette expérience d’oppression partagée (Heyes, 2020). Ce faisant, les
« politiques de I’identité » font partie de la méme « famille théorique » que les théories de la
connaissance située et de I’intersectionnalité.

Le paradigme identitaire développé par le Combahee River Collective se voulait une porte
d’entrée vers I’engagement politique pour les femmes Noires plutdt qu'un saut de validation

5



pour justifier la simple présence de personnes minorisées dans des espaces de pouvoir, sans
regard critique sur les retombées collectives de cette présence'! (Taiwo, 2023). Ainsi, depuis
quelques années, et particulierement depuis 2020, Taiwo observe une sorte
d’instrumentalisation des théories de la connaissance située qui pousse les personnes
minorisées ayant acces a des espaces de pouvoir et d’influence (salles de médias
d’information, plateaux télévisés, salles de conférences et tables de négociations) ainsi que les
personnes blanches qui les cotoient, d’avoir la certitude d’avoir fait ce qu’il fallait en matiére
d’inclusion sans pousser la réflexion plus loin. J’entends par 1a le fait de développer un

« confort » sans se questionner davantage sur les enjeux éthiques, politiques et
épistémologiques d’un tel positionnement social. En vérité, cela encourage ces personnes (les
personnes blanches et 1’¢élite des groupes minorisés) a baisser leur garde face aux dynamiques
de pouvoir inhérentes a ces espaces, mais surtout a cesser de se questionner quant aux
conséquences importantes de ces dynamiques pour les personnes marginalisées n’ayant pas
acces aux coulisses de ces lieux de pouvoir.

Ainsi, ce n’est pas la connaissance située en soi que Taiwo conteste, mais plutot la
maniere dont elle opere et est mobilisée, créant parfois des angles morts face aux plus
vulnérables. Ultimement, ces angles morts meénent a un renforcement des rapports de
domination envers les personnes les plus marginalisées, et ce, méme de la part de celles et
ceux censé-es les « représenter » dans ces espaces. Cette dynamique accentue la
professionnalisation des mouvements sociaux antiracistes et féministes tout en les
dépolitisant, nous faisant collectivement passer a coté de la visée de la justice sociale sur
laquelle elle se base pourtant. En outre, cette concentration du pouvoir, voire cet
accaparement de la prise de la parole dans les mains d’individus censés incarner le collectif
crée également une essentialisation du groupe, lequel, loin d’étre monolithique, se doit d’étre
traversé par des désaccords. Le monde académique, particulierement a I’ére du mouvement
#BlackLivesMatter, n’est pas épargné par ces dynamiques de pouvoir qui se reconfigurent et
se transforment, notamment influencées par la doctrine néolibérale qui impregne les
universités en Amérique du Nord (Coen-Sanchez, 2024a, 2024b; hampton, 2020). Par ailleurs,
la sociologue Patricia Hill Collins déplorait il y a une dizaine d’années que ’intersectionnalité
soit devenue de plus en plus cantonnée a une question de narration personnelle plutét que
davantage centrée sur 1’analyse structurelle des problémes sociaux (Bilge, 2009; Collins,
2009).

J’établis un lien entre ce que Taiwo appelle « déférence épistémique » (2020) et le
concept d’« autorité épistémique », qui, ensemble, remettent sans aucune vigilance les clés du
savoir et de la connaissance 1égitime entre les mains d’individus parce qu’on considére, en
raison de leur identité réelle (ou supposée) et de leur charisme, qu’ils « savent » mieux que
d’autres. Ainsi, Taiwo entend par 1a un transfert d’autorité épistémique par les dominant-es —
1’¢lite de la majorité blanche — vers ’¢élite de groupes minorisés ayant pour effet d’accentuer
les rapports de pouvoir que cette démarche visait pourtant a amoindrir; ce tour de passe-passe
place erronément sur le méme pied d’égalité 1’expérience de la marginalisation avec
I’expertise face a cette marginalisation (Tilton et Toole, a paraitre). L’expertise de la
marginalisation s’acquiert par la mise en commun de nos expériences avec d’autres personnes
partageant la méme réalité de marginalisation que nous, comme I’entendait la démarche du
Combahee River Collective dans son manifeste. Notamment, plusieurs traditions de la



connaissance située ont voulu remettre en question 1’idée d’un supposé « point de vue
universel des femmes » en raison des rapports de pouvoir qui traversent les réalités multiples
des femmes. Avoir un « point de vue épistémique privilégié¢ » n’est pas inné, mais s’acquiert
par une déconstruction et une réflexion sociale, politique et théorique (Jaggar, 1983; Janack,
1997).

La chercheuse et philosophe américaine Marianne Janack (1997) explique que 1’acte de
conférer une « autorité épistémique » a quelqu’un implique une « présomption d’un privilége
épistémique » (p. 128, [Ma traduction]). Pour Janack, le privilége épistémique confére un
savoir quant a une expérience de la marginalisation, mais qui demeure dans 1’ordre de la
sphére privée. L’autorité épistémique concerne le fait que ce savoir expérientiel confeére une
expertise parce qu’on est soi-méme concerné-e par cette expérience de la marginalisation et
que nous serions en meilleure posture pour en parler. Ultimement, lorsqu’on parle de
« déférence épistémique », phénomene que Taiwd nomme également « elite capture », i1y a
occultation du fait que des personnes marginalisées peuvent étre simultanément en posture
d’avantages sur les plans social et économique et que leur autorité épistémique n’est a peu
pres jamais remise en question en raison de leur identité associée a un groupe minorisé, que
cette identité soit réelle ou supposée. Ce faisant, les femmes Noires ont a la fois « le droit et la
responsabilité de considérer leur position sociale comme étant partie intégrante de leur
perspective critique » (Taiwo, 2023, p. 7; Taylor, 2017).

En somme, ce n’est pas tant le fait de voir des personnes minorisées qui occupent des
espaces de pouvoir qui pose un probleme. C’est plutdt I’absence d’introspection et de
réflexion €thique, politique et épistémologique — surtout lorsqu’elle n’est pas exprimée
publiquement —, ce refus de regard sur soi et de transparence, qui peuvent s’avérer dangereux
pour les autres. Comme 1’explique la chercheuse et professeure Khaoula Zoghlami (2023) :

[Clomment construire des alliances entre différentes communautés racisées de
manicre qu’elles s’y sentent toutes adéquatement représentées? Puis, comment
éviter que ces alliances ne reproduisent les injustices contre lesquelles elles
tentent de lutter, et dont sont victimes les personnes et les groupes les plus
marginalisés du mouvement? (p. 141)

L’autoethnographie comme démarche réflexive

Le travail social est une profession faisant la promotion de la dignité et de la valeur inhérente
des personnes, avec la justice sociale comme principe cardinal (Canadian Association of
Social Workers, 2024). Intervenir avec des individus, des familles, des groupes et des
collectivités en contexte de vulnérabilisation nécessite une réflexion éthique sur son
positionnement. Ce dernier a le potentiel d’avoir un impact sur les personnes que la
profession dit vouloir émanciper, et ce, méme lorsqu’on appartient soi-méme aux groupes
visés par notre démarche (Dominelli, 1998; Hamisultane et al., 2021; Lusikila et Mousseau,
2022; Mattsson, 2014; Pullen-Sansfagon, 2013; Rogers, 2012; Strier, 2006). Dans le cas de la
recherche en travail social, la positionnalité des personnes chercheuses impacte le
déroulement de I’étude, le type de questions posées, le langage utilisé, le processus d’analyse
et d’interprétation des résultats et la crédibilité qui sera accordée a ces derniéres. Le tout est



¢galement influencé par des dynamiques de pouvoir et des enjeux relationnels entre les
personnes chercheuses et les sujets de recherche (Pullen-Sansfacon et al., 2025).

La posture « outsider-intégré-e » en recherche académique comporte ainsi des avantages
et des désavantages. D une part, elle peut faciliter I’acces au terrain de recherche, mais elle
peut aussi compromettre la rigueur d’une étude en raison de biais, stéréotypes ou d’une
proximité trop importante de la personne chercheuse avec le sujet d’étude (Dwyer et Buckle,
2009). Toutefois, la positionnalité ou la « posture onto-épistémologique » (Kamlongera, 2023,
p. 651), d’une personne chercheuse est dynamique, en mouvance constante, évoluant selon les
époques et les contextes en plus de se coconstruire avec les sujets de recherche.

Emanant du domaine de 1I’anthropologie, 1’autoethnographie'? prend en compte le
positionnement de la personne chercheuse et reconnait sa relationnalité face aux autres et au
monde dans lequel elle vit et les dynamiques politiques et culturelles ainsi que les rapports de
pouvoir qui traversent ces dynamiques. Elle prend assise sur une imbrication et une relation
dialogique entre la rigueur intellectuelle et I’émotionnalité, tout en ayant comme idéal la
justice sociale et la poursuite d’une vie meilleure pour le plus grand nombre (Adams, 2017).
Ce faisant, I’autoethnographie est une démarche qui congoit le positionnement des personnes
chercheuses comme faisant partie intégrante du processus de recherche en plus d’exercer une
influence majeure sur ce dernier (Adams et al., 2022; Sikes, 2022), tout comme la recherche
académique en travail social.

En tant que démarche scientifique, 1’autoethnographie prend appui sur différentes
méthodes de collecte de données propres aux démarches de recherche de type qualitatif :
I’observation participante, les entrevues, les groupes focalisés, I’analyse narrative ou
thématique ou encore la tenue d’un journal de bord dans le cadre du processus de recherche
(Poulos, 2021). En outre, I’autoethnographie se distingue de 1’autobiographie ou de la
narration personnelle (Chang et al., 2016, p. 18). Il s’agit plutot d’inscrire la personne
chercheuse dans un contexte culturel et social donné, d’analyser I’influence de ce contexte sur
la démarche de recherche dans le but avoué¢ de mieux (se) comprendre, de batir des solidarités
entre différents contextes politiques et culturels et d’influencer positivement le monde qui
nous entoure (Chang, 2016). L’autoethnographie féministe donne vie au slogan féministe « le
privé est politique » en ayant comme préoccupation I’avenir des femmes (Ettorre, 2017).
L’autoethnographie féministe Noire (Brown-Vincent, 2019), quant a elle, part de la
connaissance située des femmes Noires, dans le but d’analyser sa positionnalité de
chercheuse, ses liens avec les histoires de résistance des groupes marginalisés d’ici et
d’ailleurs, d’hier et de demain, dans une optique de libération pour tous et toutes.

Paradoxalement, les approches autoethnographiques ont été peu mobilisées par les
personnes chercheuses en travail social a ce jour, et ce, malgré leur adéquation avec les
valeurs portées par la profession (Witkin, 2022). Elles sont pourtant un outil puissant pour
toute personne chercheuse ceuvrant en sciences humaines avec un biais positif envers
I’accessibilité, la richesse et la dimension fort privilégiée que représente le « soi » comme
terrain de recherche (Chang, 2016). Il va sans dire qu’elles partent du postulat que toute
recherche universitaire ne peut étre « objective », « neutre » ou « impartiale », a ’instar de
nombreuses intellectuelles et féministes Noires ayant théorisé la notion de connaissance située
et qui ont, a juste titre, remis en question I’hégémonie de la neutralité comme objectif absolu



dans I’aréne académique (Collins, 2000; Haraway, 1988; Hartsock, 2019; Janack, 1997,
Longino, 1993; Smith, 1974).

Une démarche de recherche doctorale en travail social

Ma thése doctorale en travail social examine et documente les expériences de femmes Noires
et de militantes afroféministes ayant été impliquées dans les luttes féministes québécoises
contre les violences sexuelles et la culture du viol pendant et apres 1’apogée de la déclinaison
québécoise du mouvement #MeToo d’octobre 2017. Elle comporte deux sources de données.
La premiére consiste en douze entretiens semi-dirigés avec des femmes Noires et des
militantes afroféministes agées de 18 ans et plus. La forme que pouvait prendre leur
militantisme était large (a titre de salariée a temps plein, salariée a temps partiel,
contractuelle, bénévole, de manicre informelle, etc.). La grille d’entrevue de 25 questions
portait sur trois grands thémes : 1) leur parcours de militantisme en matiére de violences
sexuelles; 2) leurs conceptions du mouvement #MeToo et 3) I’enjeu de I’(in)visibilité au sein
du mouvement, des médias traditionnels et des luttes féministes québécoises au sens large.
Pour la premiére source de données, une demande d’approbation éthique a été déposée au
Bureau d’éthique et d’intégrité de la recherche de mon institution a la fin de I’année 2022. Le
certificat!® d’approbation éthique m’a été octroyé par ce bureau a la fin du mois de janvier
2023. Les entrevues, en personne et en virtuel, d’une durée maximale de deux heures, ont été
réalisées entre janvier et décembre 2023. Les transcriptions de celles-ci ont ét¢ analysées de
manicre thématique (Paillé et Mucchielli, 2021) par le biais du logiciel N’ Vivo.

La deuxieme source de données consistait en une analyse féministe et critique du discours
médiatique (Fairclough, 2001; Lazar, 2004, 2007; van Dijk, 1993; Wodak, 2012) autour du
mouvement #MeToo au Québec pour deux périodes choisies en raison de leur importance
pour I’objet d’étude. La premiere période circonscrite allait du 1 octobre 2017 au 31
décembre 2017, période qui correspond a 1’apogée du mouvement #MeToo au Canada
(Rotenberg et Cotter, 2018). La deuxiéme période sélectionnée allait du 1" mai 2020
(assassinat de George Floyd le 25 mai aux Etats-Unis) au 31 décembre 2020. En outre, en
juillet 2020, plusieurs femmes Noires avaient pris la parole publiquement au Québec pour
dénoncer I’invisibilisation et I’effacement des origines premicres du mouvement qui est
attribuable aux femmes Noires (Collectif, 2020; Patterson, 2020; St-Julien, 2020). Cette
invisibilisation et cet effacement avaient également été dénoncés lors du #MeToo d’octobre
2017 (Lopez, 2017; Nadeau, 2018; Souffrant, 2020a). Or, pendant la vague de juillet 2020, la
parole des femmes Noires a eu un écho plus important en raison de la résurgence historique
du mouvement #BlackLivesMatter quelques semaines auparavant. Les quelques mois qui ont
suivi ces deux périodes ont également fait partie de 1’analyse pour comprendre 1’évolution a
court terme de ces mobilisations sociales. Les résultats des deux sources de données ont
permis de dégager sept grands thémes répartis en trois chapitres : 1) (in)visibilités,
sororités/solidarités et trajectoires militantes; 2) violences sexuelles, sens accordés a la justice
et perspectives critiques sur le mouvement #MeToo; 3) analyse du discours médiatique autour
de #MeToo : reflet d’un fossé entre femmes Noires et le féminisme mainstream.

Dans cette these, le prisme théorique mobilisé trouvait ses assises dans les travaux de
féministes Noires en Amérique du Nord, notamment dans les concepts d’intersectionnalité
(Crenshaw, 1989, 1991), de matrice de domination (Bilge et Collins, 2023; Collins, 2000),



dans le féminisme afrocanadien (Wane, 2004; Wane et al., 2002; Wane et Massaquoi, 2007)
ainsi que dans les théories de la connaissance située. Tout au long de cette démarche de
recherche doctorale, j’ai consigné, en paralléle, mes malaises, réflexions, questionnements et
inconforts a I’aide de notes manuscrites ou électroniques et d’un journal de bord. Ces notes
s’échelonnent de I’année 2019 jusqu’a I’année 2025, soit pendant 1’enti¢reté de mon parcours
doctoral jusqu’ici. Ce sont ces notes qui m’ont permis d’analyser de fagon thématique cette
notoriété acquise au cours de mes études doctorales, de la regarder avec un recul et de
produire le présent article scientifique, a partir des approches autoethnographiques. Ainsi, je
dégage deux grands thémes de ces réflexions personnelles.

Je souhaite explorer comment mon positionnement et son évolution, liée au contexte
social et politique des cinq derniéres années, a influencé ma démarche de recherche doctorale.
En outre, ce positionnement est le reflet de dynamiques de pouvoir spécifiques a la
professionnalisation grandissante des mouvements sociaux au Québec, particuliérement a
partir des années 2020. Mon statut d’« outsider-intégrée » comporte également des paradoxes
et fait écho a ce que Taiwo qualifie de « déférence épistémique ». Ultimement, cette
professionnalisation des mobilisations collectives a également pour effet de corrompre, tout
du moins en partie, la visée de la justice sociale plus globale qui caractérise les mouvements
antiracistes et féministes.

D’une part, ce que j’appelle la « fabrique de la 1égitimité », s’est imposée a moi en 2020
en raison du meurtre de 1’ Afro-Ameéricain George Floyd en mai 2020 et de la vague de
dénonciations de violences sexuelles qui a frappé le Québec en juillet 2020. D’autre part, je
déconstruis de maniere critique le concept de « transclasse » a partir de ma propre histoire
personnelle, celle de I’immigration de mes parents et de mes grands-parents au Québec en
provenance d’Haiti, moi qui suis une chercheuse universitaire de premiére génération. Cette
notion participe a la construction de mon autorité épistémique dans certains espaces
académiques et médiatiques au Québec.

« Transclasses » et l1a fabrique de la légitimité

C’est a la philosophe francaise Chantal Jaquet (2014; Jaquet et Bras, 2018) que 1’on doit
I’appellation « transclasses »; celle-ci visant a mettre en lumiére I’ensemble des parcours de
mobilité sociale, qu’ils soient ascendants (bas vers le haut) ou descendants (haut vers le bas).
La philosophe souhaitait ainsi apporter des nuances, voire une posture plus neutre, dénuée de
jugements de valeur a I’appellation « transfuge de classe » introduite par le sociologue
francais Pierre Bourdieu; cette dernic¢re sous-entendant une trahison envers sa classe sociale
d’origine et une reproduction des rapports de domination et de I’ordre par I’élite, notamment a
travers le systéme éducatif (Bourdieu et Passeron, 1970). Dans la presse, les deux termes sont
toutefois souvent utilisés de manicre interchangeable considérant que la notion a été
popularisée a 1’échelle du grand public, particulierement par le biais de la littérature en
France!'®. En outre, les changements de mobilité sociale auxquels 1’on référe lorsqu’on parle
de « transclasses » ou de « transfuges de classes » le sont généralement sous 1’angle de
I’ascension sociale (du bas vers le haut) et se produisent plus rarement dans le sens inverse
(du haut vers le bas)'°.

10



Sans nier la puissance des déterminants sociaux et I’imputabilité des institutions dans la
(re)production et le maintien des inégalités, Jaquet (2014) cherche toutefois a analyser le
parcours des « transclasses », ces individus aux trajectoires improbables qui existent entre
plusieurs univers, de manicre plus complexe, sensible, voire moins essentialiste. Notamment,
souhaiter s’affranchir de sa condition sociale d’origine défavorable ne rime pas
systématiquement avec carriérisme, individualisme, égoisme; tout est dans le but ultime
recherché et les moyens déployés pour 1’atteindre. En ce sens, la proposition de Jaquet bonifie
I’analyse bourdieusienne; c’est la raison pour laquelle je la privilégie dans cet article.

L’expression « transfuge de classe » ou « transclasse », est évoquée de plus en plus
particuliérement en France et plus récemment au Québec!® pour parler de ces individus issus
de milieux modestes ayant réussi a gravir les échelons de 1’ascenseur social dans des pays
occidentaux, est critiquée et fait I’objet de nombreux débats, et ce, a juste titre (Faerber, 2024;
Hébert-Dolbec, 2024; Levasseur et al., 2023; Véron et Abiven, 2024a, 2024b). Cette
expression renforce souvent un discours méritocratique toxique du « quand on veut, on peut »
occultant que ces individus présentés en exemples d’excellence sont des exceptions a la regle
et que la chance a a y voir pour beaucoup dans leur réussite tout comme le fait qu’ils entrent
dans les barémes de ce qui est considéré comme « respectable » dans nos sociétés (Asare,
2021; Cooper, 2017; Grundy, 2022). Pour plusieurs, le récit d’un-e « transfuge de classe »
correspond a un « script médiatique » (Véron et Abiven, 2024b) qui plait au grand public et
aux institutions, en plus de ne pas provoquer de changement en profondeur pour la vaste
majorité des personnes qui ne cadrent pas dans ce script. Comme 1’explique la sociologue
afroféministe Fania Noél (2024), « la boussole des féminismes Noirs doit rester le plancher
collant, et non le plafond de verre » (p. 124), indiquant que la ligne de mire de nos
mobilisations doit demeurer les femmes Noires qui demeurent dans les marges (hooks, 2023).
La réussite de quelques-unes d’entre nous peut également étre instrumentalisée par la société
majoritaire blanche pour renforcer le statu quo du contrat racial (Mills, 2023) ou le mythe
d’une égalité ayant été atteinte.

Mon « je » est celui d’une femme Noire née au Québec (donc citoyenne canadienne de
naissance) et ayant pass¢ la majeure partie de sa vie dans cette province. Mes deux parents
sont né-es en Haiti, tout comme mes grands-parents et mes arriere-grands-parents des deux
cotés de ma famille. Je maitrise le frangais, I’anglais et le créole haitien. Mes deux parents ne
détiennent pas de diplomes universitaires et mes grands-parents ont été peu scolarisé-es en
Haiti, surtout ma grand-mere maternelle qui n’est jamais allée a 1'école, ne sait ni lire ni écrire
et qui s’exprime, encore a ce jour, exclusivement en créole haitien. Ma meére, par crainte que
je ne vive des difficultés similaires a celles qu’elle a vécues lorsque sa famille est arrivée au
Québec a la fin des années 1970, en pleine période de ’adoption de la loi 101'7, m’a initiée a
la lecture dés la tres petite enfance. Je suis entrée a la prématernelle en sachant déja lire et
écrire au point ou mon enseignante me demandait régulierement de lire des livres a ma classe.
Cela est une ¢éloquente illustration de I’'inqui¢tude de ma famille quant a un possible échec
d’intégration a la société québécoise. Cette inquiétude révele les blessures et trahisons de cette
société envers cette génération de personnes immigrantes haitiennes, celle des années 1970
ayant succédé a celle ayant contribué¢ a batir le Québec de la Révolution tranquille (années
1960), cette derniére étant souvent considérée comme 1’exode de masse des cerveaux en Haiti
en raison de la dictature duvaliériste'® (Austin, 2013; Dejean, 1978; Mills, 2010, 2016a,

11



2016b; Pierre, 2007; Saint-Victor, 2018). Toutefois, elle illustre é¢galement la chance et le
soutien auxquels j’ai pu avoir acces : une famille aimante et présente, qui m’a toujours laissé
la liberté d’étre et de penser, souhaitant mon épanouissement personnel et professionnel et qui
a pu travailler en ce sens.

Je suis aussi une personne survivante de violences sexuelles. Bien que j’aie été impliquée
dans les luttes contre les violences faites aux femmes depuis de trés nombreuses années, c’est
en 2020, en pleine résurgence du mouvement #BlackLivesMatter et lors d’une importante
vague de dénonciations de violences sexuelles ayant frappé le Québec en période pandémique
que je me suis autorisée a raconter mon histoire de fagcon publique, par le biais de 1’écriture
(Souffrant, 2022, 2020b). Mon intention était alors d’insister sur 1’invisibilisation des femmes
et filles Noires dans les luttes antiracistes et les luttes féministes au Québec et, de fagon plus
large, au sein du mouvement #MeToo, a I’instar de ce qu’ont fait d’autres femmes Noires
basées dans cette province. A travers le partage de mon histoire, j’ai trouvé un sentiment de
justice et pu prendre du recul face a ce que j’ai vécu et m’en détacher.

« Ok, oui je suis une survivante, mais je suis plus que ¢a. Je suis pas JUSTE c¢a. Je suis
capable de parler de plein de choses, je suis capable de faire plein de choses. Des fois,
je suis tannée qu’on m’invite juste pour parler de ¢a. Surtout que quand moi je raconte
mon histoire, ¢’est pas accueilli de la méme maniére que des femmes blanches qui
racontent leurs expériences de survivantes. »

Retranscription, note manuscrite, journal de bord, octobre 2023

La rareté d’un profil comme le mien dans les espaces que j’occupe aujourd’hui sur le plan
professionnel est compatible avec la notion d’« outsider-intégrée » de Collins (1986). Bien
que cette posture me permette d’incarner une forme d’espoir intellectuel pour les femmes
Noires du Québec qui me ressemblent, se voient en moi et se reconnaissent dans mon
discours, elle renforce, également, du méme trait cette idée « d’excellence Noire ». Car en
ayant acces aux études supérieures, on peut considérer que je suis ce qu’on appelle une
« transclasse ».

Dans le cadre de ma recherche doctorale, toutes mes participantes avaient déja
connaissance de mon travail en faveur des femmes et des filles Noires au Québec et la vaste
majorité¢ d’entre elles m’ont remerciée a la fin de leur entrevue, en disant souvent que « grace
a moi, les choses seraient différentes cette fois-ci. » Ces mots d’espoir semblent me conférer
une légitimité et une autorité épistémique. Bien qu’ils soient exprimés avec une intention
positive, ils témoignent surtout de la rareté de personnes qui prennent la parole ouvertement
sur ces enjeux, de la profondeur de cet effacement et de la blessure que ce dernier a
occasionné chez les femmes afrodescendantes du Québec. Malgré cela, je demeure consciente
que ce n’est pas vraiment de « moi » dont il s’agit, mais plutot de ce que je symbolise. Etre
une pionniere implique que notre « je » devienne par défaut un « nous », qu’on le veuille ou
non, pour le meilleur et pour le pire. Cela étant dit, il y a quelque chose de dangereux a étre
placée sur un piédestal.

12



« On arréte pas de me dire que je suis une pionnicre, que je suis la “premieére”, que
mon travail est “historique”, du jamais vu dans I’Histoire du Québec... Il y a eu plein
de gens, plein de femmes Noires qui se sont battues avant moi, avant méme que je sois
née. Je connais plein d’autres femmes Noires qui font un travail similaire au Québec.
Leur travail est juste pas diffusé, archivé, cité. Le narratif de la premicre... c’est
dangereux. Ca nous isole, ¢a fragilise le groupe. »

Retranscription, note manuscrite, journal de bord, septembre 2024

J’ai poursuivi mes études jusqu’au doctorat parce que je me suis découvert une passion et
un intérét sincére pour la nature du travail de recherche universitaire, alors que je ne m’étais
jamais imaginée aller a ’université lorsque j’étais enfant. Or, ce qui a alimenté mon
inquiétude et mon inconfort est que le respect de base que 1’on m’accordait au quotidien
devenait, a ma grande surprise, plus grand lorsqu’on réalisait, dans le cours d’une
conversation ou apres coup, que je suis une chercheuse universitaire.

« Changement de ton, d’attitude, quand je dis que je suis au doc. Malaise. J’étais pas
humaine avant d’avoir des diplomes? Pourquoi ma parole est soudainement devenue
plus crédible? Malaise, malaise, malaise. J’aime pas ¢a. Ca veut dire quoi pour les
femmes Noires qui n’ont pas de diplome de doctorat? Pour ma meére? Ma grand-mére?
La personne que j’étais avant d’étre au doctorat? Pourquoi faut-il étre “quelqu’un”
pour étre traité comme quelqu’un? On vit dans un monde malade, c’est pire que je
pensais... Tres troublant. »

Retranscription, note manuscrite, journal de bord, octobre 2019

Dans La Distinction. Critique sociale du jugement, paru en 1979, Pierre Bourdieu
distingue quatre types de capitaux : économique, culturel, social et symbolique. Le capital
économique réfere aux ressources matérielles et financieres, le capital culturel aux ressources
culturelles (il peut étre incorporé, c’est-a-dire la capacité a comprendre les codes et la maniere
d’étre; objectivé, ¢’est-a-dire la possession d’objets qui manifestent ce capital culturel, ou
institutionnalisé, notamment par les titres et les diplomes), le capital social au réseau
personnel et professionnel, les contacts et la reconnaissance mutuelle de ceux-ci, alors que le
capital et symbolique peut étre, lui, culturel, social ou économique et réfere aux bénéfices
d’une valorisation importante dans une société donnée. Plus une personne possede ces
capitaux, plus elle se trouve avantagée dans la hiérarchisation sociale et fait partie de la classe
dominante (Bourdieu, 1979). Dans Langage et pouvoir symbolique (2001), Bourdieu insiste
sur le fait que la maitrise de la parole est a la fois un produit et un instrument de pouvoir.
Dans Peau noire, masques blancs, le psychiatre et figure majeure de la pensée anticoloniale
Frantz Fanon (1952) affirme que « le Noir, Antillais, sera d’autant plus blanc, c’est-a-dire se
rapprochera d’autant plus du véritable homme, qu’il aura fait sienne la langue francaise'® »
(p. 14).

Ainsi, je mobilise le concept de « déférence épistémique » pour illustrer la maniere dont
cette légitimité s’est progressivement imposée a moi, au cours de ce parcours doctoral en
raison des différents capitaux — économique, social, culturel et symbolique — que j’ai
accumulés a I’instar de nombreuses figures importantes de lutte pour la justice sociale, que ce

13



soit en matiere féministe et/ou antiraciste dans plusieurs contextes occidentaux au cours des
derniéres années.

« Bon, ben il va falloir que j’accepte que j’aie une forme d’influence, de pouvoir. Pas
absolu, jamais absolu comme femme Noire, mais qui est 1a quand méme. C’est pas
négatif en soi. Il faut que j’accepte, que j’accepte les fleurs que les gens me donnent
parfois, méme si je ne suis pas habituée du tout a me faire lancer des fleurs. Ce qui
compte, ¢’est 1’éthique. Pour qui je fais tout ¢a? A qui s’adresse mon travail? Les
femmes Noires du Québec. Celles qui n’ont pas mes priviléges. D’abord et avant
tout. »

Retranscription, note électronique, journal de bord, février 2024

C’est bien parce que je ressemblais a mes participantes, tant physiquement que dans mon
vécu et dans mon parcours, et parce qu’elles savaient que les choses dont je parlais n’étaient
pas strictement théoriques, mais bien incarnées, que j’ai pu avoir un acces privilégié a leur
parole et leurs récits. Il y a également le fait que plusieurs d’entre elles avaient déja lu mon
essai (Souffrant, 2022), paru au cours de mes études doctorales. A plusieurs reprises, j’ai
remarqué qu’elles répétaient plusieurs aspects que j’avais moi-méme exprimés publiquement
dans les dernicres années sans qu’elles n’y fassent référence de maniere toujours explicite. On
peut se questionner sur la maniere dont mon positionnement comme chercheuse a pu
influencer leur propre pensée, leur sentiment de confiance face a moi ou si elle faisait écho a
des choses qu’elles ressentaient déja par elles-mémes.

Ultimement, cette démarche réflexive vise ainsi a expliciter qu’étre marginalisé-e et tre
privilégié-e ne sont pas deux choses mutuellement exclusives. Ce faisant, une réflexivité
prenant en compte les implications éthiques, politiques et épistémologiques d’un tel
positionnement devient incontournable pour toute personne minorisée qui se voit attribuer une
autorité épistémique par autrui. Derriere chacune de mes actions, il importe donc de se
demander : « Quelle est la retombée de cette action pour moi et pour les communautés que je
dis vouloir défendre? »

Conclusion

En tant que femme Noire dont le parcours doctoral a commencé juste avant I’année 2020, j’ai
été frappée de plein fouet par les dynamiques que cet article explicite. En filigrane de celles-
ci, on peut entrevoir le mirage du concept de « transclasse » ainsi que celui de la

« méritocratie », mirages qui participent a la construction des paroles jugées 1égitimes en
matiere de justice sociale.

En somme, une « déférence épistémique » m’a €té€ accordée, tant par les membres de mes
communautés qu’au-dela dans certains espaces communautaires et académiques. Or, les
processus de professionnalisation du militantisme, particuliérement en matiére antiraciste et
féministe, « centralisent les marges tout en marginalisant le centre » (Zoghlami, 2023). En
voulant parler aux « personnellement concerné-es » des groupes marginalisés, il y a danger de
perdre de vue le centre, soit le groupe. Ces processus cannibalisent nos mobilisations par les
institutions avec pour effet de les neutraliser, d’abattre leur radicalité alors qu’elles ne

14



faisaient que prendre leur envol. Dans un essai traitant de la cooptation d’une ¢élite soi-disant
progressiste par les institutions de pouvoir, le journaliste et auteur américain Chris Hedges
(2012) alertait sur les dangers que représente le mariage entre les institutions et les
mouvements de gauche. Notamment, il déplore que cette élite progressiste ait succombé a
I’appat du gain et a I’opportunisme, en ne défendant pas les populations vulnérabilisées sur le
dos desquelles plusieurs d’entre elles ont construit leur capital. Cette élite progressiste est
souvent aveuglée par les priviléges qui accompagnent le fait d’étre le représentant unique des
sans-voix au sein d’espaces ou ces mémes communautés sont souvent absentes pour des
raisons structurelles. En fin de compte, cette dépolitisation des mouvements sociaux
progressistes fait perdre le sens du mot « contre-pouvoir » et fabrique une 1égitimité servant
de rempart a I’extréme droite et ouvrant ainsi le tapis rouge a I’expansion libre des rhétoriques
haineuses qui la caractérise (Hedges, 2012). A la lumiére de cette analyse, je conclus que la
résurgence du mouvement #BlackLivesMatter et la vague de dénonciations de juillet 2020 au
Québec a provoqué une dépolitisation similaire des mouvements sociaux progressistes.

Ainsi, pour lutter contre le « régime autoritaire et néolibéral de la production du savoir »
(Dutta, 2017, p. 94, [Ma traduction]) qui a également perverti certains des usages des théories
de la connaissance située, plusieurs stratégies peuvent étre mises de 1I’avant, notamment de
développer une réflexivité portée par des questions telles que : Comment est-ce que je peux
redonner de maniére concréte aux communautés que je dis défendre? Est-ce que je
monopolise I’espace avec ma parole ou est-ce que je partage 1’espace avec d’autres membres
de mes communautés, méme lorsqu’elles ont des perspectives différentes des miennes? Suis-
je la meilleure personne pour traiter de ce sujet? Comment puis-je mentorer ma releve?
Comment développer une praxis « politique constructive » qui valorise le processus a long
terme par-dessus les résultats rapides, avec un équilibre entre mes intéréts personnels et ceux
du groupe (Taiwo, 2022, p. 137)? 1l importe également d’annoncer clairement a nos
interlocuteur-trices que nous ne sommes pas les porte-paroles ou les représentant-es des
groupes auxquels 1’on se retrouve associé-e et qu’une diversité d’opinions et de perspectives
existent au sein de nos communautés. En outre, I’intersectionnalité, qui met en lumiere les
rapports de pouvoir entre les individus, illustre aussi qu’étre opprimé-e et oppresseur-e ne
sont pas des catégories qui s’excluent chez un méme individu, qu’elles dépendent aussi du
contexte dans lequel I’on se retrouve (Bilge et Collins, 2023).

Tout au long de mon parcours doctoral et plus particulierement lors de mes entretiens, je
n’ai pas arrété de me questionner sur les implications éthiques, politiques et épistémologiques
de cette démarche et ces questionnements s’intensifient avec les années. Je suis d’avis que
plus notre parole porte, plus on doit réfléchir a ce que cela implique pour autrui. Etre une
pionniere en plus d’une « transclasse », méme si on n’est jamais véritablement la premiere ou
la seule — c’est bien parce que d’autres ont parlé avant moi que les choses ont pu étre plus
faciles pour ma génération — implique souvent un sentiment d’isolement, un poids, en plus de
faire face aux jugements hatifs, incompréhensions et suspicions de la part d’autrui parce
qu’on ne rentre jamais tout a fait dans « une » case, peu importe ou I’on se situe.

Je ne sais que trop bien I’immense et intarissable sentiment de déception lorsque 1’on
entre, a son tour, dans « I’envers du décor ». Trop souvent, on constate que les personnes qui
se sont construites une notoriété entiere en « parlant en notre nom » ne font absolument rien
pour nous soutenir et méme cherchent activement a nous nuire, que ce soit consciemment ou

15



malgré eux ou elles, et surtout méme en sachant pertinemment avoir grandi dans des
circonstances plus avantageuses que les ndtres. C’est précisément ce danger, ce piége, que
souligne Taiwo (2020) lorsqu’il parle de « déférence épistémique ». Partager la méme couleur
de peau qu’une autre personne ou qu’'un-e collégue n’est pas synonyme automatique de
solidarité, sororité, de bienveillance, protection, compassion, de capacité a s'excuser et a
pardonner et de soutien inconditionnel®’. Tout comme plusieurs des participantes, le fait
d’avoir moi aussi vécu des trahisons et des violences psychologiques dans les espaces
militants?!, ces espaces oul je me croyais naivement en sécurité, m’a amenée a étre davantage
dans une posture de retraite et a cotoyer en majorité des gens n’ayant aucun lien avec ces
espaces dans mon temps personnel pour me préserver considérant la difficulté du travail que
je mene. Or, je n’oublierai jamais ce sentiment de déception. Il me garde alignée. C’est en me
rappelant ce que j’ai ressenti moi-méme que je m’efforce de ne pas faire ressentir la méme
chose a une autre personne qui compte sur moi et croit en moi.

Cet article propose une introduction a une réflexion plus large qui est nécessaire et urgente
dans le domaine du travail social sur la notion de la connaissance située tant dans la recherche
académique que dans le milieu communautaire. Il n’a pas la prétention de vouloir répondre a
tous les enjeux en la matiere. Bien que cette proposition puisse étre per¢ue comme pouvant
nuire a la cause de 1’équité, son objectif est de critiquer les espaces progressistes de
I’intérieur, dans 1’espoir de participer a la remise de ces espaces sur les rails de la justice
sociale pour tous et toutes.

Cet article et sa démarche comportent plusieurs limites. D une part, les résultats, qui
s’inscrivent dans une démarche autoethnographique, sont difficilement généralisables.
Néanmoins, la démarche méthodologique et réflexive employée peut étre répliquée dans
d’autres contextes académiques, sociaux, politiques et géographiques, 1a ou des dynamiques
apparentées ont pu étre observées dans des espaces progressistes. Cet article insiste sur
I’importance de la réflexivité et de I’introspection pour toute personne engagée pour la justice
sociale, que ce soit a travers I’intervention, le militantisme ou la recherche en travail social.
Les approches autoethnographiques apparaissent ainsi comme une piste intéressante pour la
profession afin de développer une pratique continue de regard sur soi permettant de mieux
appréhender les réflexions éthiques, politiques et épistémologiques de notre travail. D’autre
part, I’autoethnographie peut étre pergue comme une démarche « narcissique » ou « non
scientifique » (Ettore, 2017). Or, elle s’arrime avec les traditions théoriques intersectionnelles
et leurs ancrages épistémologiques. Tourner le regard de la personne chercheuse sur sa
vulnérabilité constitue le « noyau ontologique et épistémologique d’ou le processus de
recherche prend forme » (Spry, 2001, p. 711, [Ma traduction]). Une personne chercheuse qui
n’a pas conscience de son positionnement, méme en ayant de belles intentions, peut plus
facilement causer du tort aux sujets de recherche; il importe donc d’interroger les
significations sociales et éthiques de nos travaux scientifiques et leurs retombées sur les
populations marginalisées (Richard et Caron, 2020). Les approches autoethnographiques,
dans un tel contexte, permettent aussi d’éviter la célébration de I’exceptionnalisme d’une
poignée d’entre nous, au détriment des conditions de vie matérielles du reste du groupe.

Méme si le malaise que je ressens est omniprésent, je tiens a ce qu’il le demeure. Le
confort impliquerait que je cesse de me questionner et fasse exactement les mémes erreurs
que certaines personnes militantes qui m’ont précédée : m’embourgeoiser (dans I’ame et dans

16



I’esprit) et perdre de vue 1’objectif ultime, a savoir que le monde n’ait plus besoin de gens
comme nous qui militent « pour la justice sociale » parce que 1’équité pour tous et toutes aura
¢été véritablement atteinte. En tant que travailleuse sociale, mon plus grand réve est que I’on
n’ait plus besoin de moi et que ma profession devienne désucte. Au-dela du racisme, de la
violence et des traumatismes, que sommes-nous?

Remerciements

L’autrice tient a faire mention de Sonia Ben Soltane, Naima Hamrouni, Simon Lapierre, des
personnes réviseures anonymes et de I’équipe éditoriale invitée pour leurs généreux
commentaires sur les multiples versions antérieures de cet article. Elle veut également
souligner le travail de révision linguistique de Magali Guilbault Fitzbay et de Francis
Tremblay. Enfin, elle souhaite remercier les douze participantes a cette recherche doctorale.

Déclaration de conflits d’intéréts
L’autrice n’a aucun conflit d’intérét a déclarer.

Financement

Pour sa recherche doctorale, I’autrice a regu du financement du Conseil de recherches en
sciences humaines du Canada (Bourse Vanier), de Fulbright Canada (Prix étudiant Fulbright)
et du Département d’études de genre de I’Université Queens de Kingston (Pre-Doctoral
Fellowship in Black Studies).

Profil ORCID
Kharoll-Ann Souffrant https://orcid.org/0000-0003-0692-8689

' Dans cet article, je fais le choix de mettre un N majuscule au mot « Noire » et B majuscule au mot « Black » en
référence aux personnes Noires qui partagent des expériences raciales, ethniques et culturelles apparentées. Il
s’agit d’un choix éditorial d’ordre politique.

2 Les origines premiéres du mouvement #MeToo remontent au travail de I’organisatrice communautaire et
travailleuse sociale Tarana Burke (2017, 2021) qui avait fondé cette campagne en 2006, par, pour et avec les
femmes et les filles Noires ayant vécu des violences sexuelles et étant issues de milieux socioéconomiques
défavoriseés.

3 Le mouvement #BlackLivesMatter a initialement été fondé en 2013 par trois femmes Noires et queers : Alicia
Garza, Patrisse Cullors et Ayo Tometi dans la foulée de I’acquittement criminel de George Zimmerman, accusé
d’avoir tué 1’adolescent afro-américain Trayvon Martin par arme a feu (Black Lives Matter, 2024).

4 Cette traduction du concept d’« outsider-within » de Collins est empruntée a Bracke, Bellacasa et Clair (2013).

® Au Québec, cette vague est parfois référée sous 1’appellation #DisSonNom. Elle s’est distinguée des vagues de
dénonciations précédentes par la mise en place de dispositifs publics et virtuels dans lesquelles les dénonciatrices
nommaient de maniére spécifique les hommes qu’elles accusaient d’agressions et de violences sexuelles. Les
vagues de dénonciations précédentes ont davantage pris la forme de témoignages, sans viser des hommes de
maniére spécifique.

6 Selon un récent recensement de 1’Association canadienne des professeures et professeures d’université, on
comptait 2 % de professeur-es d’université Noir-es au pays en 2016, tous genres confondus. Le rapport n’offre pas
de données pour les femmes Noires de maniére spécifique, mais démontre que les femmes racisées forment le

17


https://orcid.org/0000-0003-0692-8689

groupe le plus sous-représenté dans des postes d’enseignement a temps plein dans les universités (Canadian
Association of University Teachers, 2018). A ma connaissance, de telles statistiques pour les femmes Noires
professeures au Québec ne sont pas disponibles.
7 Les théories de la connaissance située postulent, dans leur ensemble, que les « personnes concernées » par les
rapports de domination auraient un avantage, voire un « privilége épistémique » ou une « double vision » qui leur
permettrait d’avoir acces a la réalité de manicre plus holistique, juste et pointue (Bowell, 2011).
8 L un des exemples les plus éloquents de cette instrumentalisation de la pensée féministe Noire se trouve dans la
réception du concept d’intersectionnalité. La juriste Kimberlé Crenshaw a introduit ce concept dans deux articles
fondateurs en études féministes il y a plus de trente ans (Crenshaw, 1989, 1991). Cependant, elle a par la suite
affirmé a plusieurs reprises ne plus reconnaitre I’ intersectionnalité dont elle entendait parler dans 1’espace public
(Guidroz et Berger, 2009). Dans une récente entrevue avec le magazine TIME, elle affirme ceci:
“[Intersectionality is] not identity politics on steroids. It is not a mechanism to turn white men into the new
pariahs. It’s basically a lens, a prism, for seeing the way in which various forms of inequality often operate
together and exacerbate each other. We tend to talk about race inequality as separate from inequality based on
gender, class, sexuality or immigrant status. What'’s often missing is how some people are subject to all of these,
and the experience is not just the sum of its parts.” (Crenshaw, 2020).
% 11 s’agit d’un collectif de femmes Noires, lesbiennes et queers reconnues comme étant parmi celles qui ont jeté
les jalons de I’intersectionnalité aux Etats-Unis. A propos de I’instrumentalisation de la pensée féministe Noire,
Barbara Smith (citée dans Taiwo, 2023, p. 16), membre du collectif, affirme, avec diplomatie, que plusieurs
itérations contemporaines des politiques de I’identité sont trés ¢loignées des intentions de départ du Combahee
River Collective.
10« Si les femmes Noires étaient libres, toutes les autres personnes seraient libres aussi, car notre liberté implique
la destruction de tous les systémes d’oppression. » (Combahee River Collective, 2006, p. 6). Il s’agit 1a d’un
passage important du manifeste du Combahee River Collective, car il vient déconstruire cette idée provenant d’un
ressac contemporain voulant que I’intersectionnalité chercherait a s’opposer a un féminisme dit « universaliste »
pour diviser, voire morceler les luttes pour la justice sociale. L’intersectionnalité est une forme de convergence
des luttes et est donc universaliste par définition. Or, comme les sociologue Lépinard et Mazouz (2021, p. 4)
I’expliquent, la panique morale autour de I’intersectionnalité est une preuve éloquente de sa force critique.
" Par exemple, en 2011, les chercheurs Bonilla-Silva et Dietrich affirmaient, ne pouvant prévoir les deux élections
du président Trump qui allaient suivre, que 1’élection de Barack Obama comme premier président Noir des Etats-
Unis n’allait pas forcément changer les choses pour la vaste majorité¢ des Afro-Américain-es.
12 Les racines grecques du terme renvoient & autés, « soi-méme », éthnos, « race » ou « culture », et graphd,
« écrire ».
13 Certificat no. S-01-23-7662.
14 Dans le contexte frangais, on référe souvent aux parcours des écrivains Edouard Louis et Annie Ernaux, ou
encore a ceux des journalistes Nesrine Slaoui et Rokhaya Diallo pour ne nommer que ceux-la.
5 Dans cet article, les deux termes sont parfois utilisés de maniére interchangeable.

16 Selon le corpus Europresse, en 2017, les expressions « transfuges de classe » et « transclasses » ont été utilisées
16 fois dans la presse. On observe une nette augmentation du recours a ces expressions en Europe. En 2019, c¢’était
64 fois; 186 fois en 2021 et 307 fois au premier trimestre (janvier-mars) de I’année 2023, toujours selon la méme
source (Véron et Abiven, 2024a, 2024b).

7 En 1974, 1a loi 22 (Loi sur la langue officielle), adoptée sous le premier ministre libéral Robert Bourassa,
renforce la protection du frangais au Québec (Hudon, 2006, 2014). Puis, en 1977, adoptée sous le gouvernement
péquiste de René Lévesque, La Charte de la langue francaise (communément appelée loi 101) (est la loi qui a fait
du frangais I’unique langue de I’Etat et la langue normale et officielle dans les contextes du travail, de
I’enseignement, des communications, du commerce et des affaires (Poirier, 2016; Québec, 2025).

18



18 L appellation « Duvaliériste » référe a Frangois Duvalier (surnommé Papa Doc) et Jean-Claude Duvalier (fils

de Francois Duvalier et surnommé Baby Doc). Tous deux ont été présidents a vie d’Haiti; le premier entre 1957
et 1971, et son fils, qui a succédé a son pére aprés sa mort, entre 1971 et 1986. Durant cette dynastie, nombre
d’intellectuel-les, d’universitaires, d’artistes, de journalistes et autres dissident-es de ce régime ont di fuir et
s’exiler d’Haiti en raison de la menace qui pesait sur leur vie et des assassinats orchestrés par les Tontons macoutes
(une milice paramilitaire instaurée par Papa Doc) (Belony, 2022). Plusieurs de ces meurtres et assassinats
demeurent impunis et non résolus a ce jour. Une grande partie de ces exilé-es ont trouvé refuge en masse au Québec
a partir des années 1960. Comme 1’explique la professeure, militante et organisatrice communautaire Alexandra
Pierre (2021) : « [D]ans la foulée de la Révolution tranquille, le Québec est a la recherche de personnes scolarisées
pour développer de nouvelles institutions et y travailler. Ainsi entre 1967 et 1977, ce sont plus de 3 000 Haitien-
ne-s qui viennent combler ce besoin. Francophones, compétents et expérimentgs, [...], [ils] contribuent largement
a faconner le Québec moderne en méme temps qu’Haiti perd ses forces vives » (p. 279).

19 I’aborde les dilemmes sur les plans personnel et identitaire que ce positionnement souléve dans un récit littéraire
autobiographique a paraitre prochainement aux Editions du remue-ménage (Souffrant, a paraitre).
20 1 ’adage « all skinfolk ain’t kinfolk » de 1’écrivaine, anthropologue et journaliste afro-américaine Zora Neale

Hurtson (Mujica, 2022) illustre notamment cette réalité, soit que d’autres personnes racisées peuvent également
étre des agentes d’oppression et de violence envers les membres de leurs propres communautés. Certain-es référent
a cette dynamique sous 1’appellation « violence latérale » (Whyman et al., 2021), notamment au sein des
communautés autochtones. On peut dresser un paralléle avec les mots d’Audre Lorde qui disait, dans un autre

contexte, a propos de I’exclusion des femmes queers, lesbiennes et racisées de 1’Histoire « officielle » et

académique du féminisme, que « les outils du maitre ne pourront jamais détruire la maison du maitre » (1984, [Ma
traduction]). Ultimement, ces formes de violence intracommunautaire et cette reproduction de dynamiques issues
de la colonisation et du capitalisme constituent un piége et une illustration du principe « diviser pour mieux
régner » qui finit par servir le statu quo et la société majoritaire blanche.

21 Létude d’Almeida et Lopez (2021 en anglais et sa traduction en frangais, en 2023) est, & ma connaissance, la

premicre étude documentant les violences que subissent les femmes Noires dans les organisations féministes au
Québec.

Bibliographie

Adams, T. E. (2017). Autoethnographic responsibilities. International Review of Qualitative
Research, 10(1), 62-66. https://doi.org/10.1525/irqr.2017.10.1.62

Adams, T. E., Holman Jones, S. et Ellis, C. (dir.). (2022). Handbook of autoethnography
(2° éd.). Routledge.

Ahmed, S. (2012). On being included: Racism and diversity in institutional life. Duke
University Press.

Ahmed, S. (2009). Embodying diversity: Problems and paradoxes for Black feminists. Race
Ethnicity and Education, 12(1), 41-52. https://doi.org/10.1080/13613320802650931

Ali, S. (2009). Black feminist praxis: Some reflections on pedagogies and politics in higher
education. Race Ethnicity and Education, 12(1), 79-86.
https://doi.org/10.1080/13613320802650998

Almeida, J. et Lopez, M. (2021). Feminist workspaces: « Safe spaces » for black women?
Dans C. Kuptsch et E. Charest (dir.), The future of diversity (pp. 171-185). International
Labour Office.

19


https://doi.org/10.1525/irqr.2017.10.1.62
https://doi.org/10.1080/13613320802650931
https://doi.org/10.1080/13613320802650998

Almeida, J. et Lopez, M. (2023). Milieux de travail féministes : « safe space » pour les
femmes noires? Dans C. Kuptsch et E. Charest (dir.), Le futur de la diversité
(pp. 189-204). Presses de I’Université du Québec/International Labour Organization.
Asare, J. G. (2021, 1" aott). Our obsession with Black excellence is harming Black people.
Forbes. https://www.forbes.com/sites/janicegassam/2021/08/01/our-obsession-with-black-

excellence-is-harming-black-people/

Austin, D. (2013). Fear of a Black nation—Race, sex, and security in Sixties Montreal (1"
¢d.). Between the Lines.

Bell, M. P., Berry, D., Leopold, J. et Nkomo, S. (2020). Making Black Lives Matter in
academia: A Black feminist call for collective action against anti-blackness in the
academy. Gender, Work & Organization, 28(S1), 39-57.
https://doi.org/10.1111/gwao.12555

Belony, L.-V. (2022). « Tout [n]était pas si négatif que ¢a » : les mémoires contestées du

duvaliérisme au sein de la diaspora haitienne de Montréal, 1964-2014 [These de doctorat,
Université de Montréal]. Scholaris.
https://umontreal.scholaris.ca/server/api/core/bitstreams/2ceaec70-4195-4¢27-b972-
59b79c337ded/content

Benoit-Barné, C. et Zoghlami, K. (2018). La notion de porte-parole a la croisée de la

rhétorique. Enjeux de représentation et de communication. Symposium.: Canadian Journal
of Continental Philosophy, 22(1), 82-101. https://doi.org/10.5840/symposium20182216

Bilge, S. (2009). Théorisations féministes de I’intersectionnalité. Diogene, 1(225), 70-88.

Bilge, S. et Collins, P. H. (2023). Intersectionnalité. Une introduction. Amsterdam.

Black Lives Matter. (2024, 19 mars). Our history. Black Lives Matter.
https://blacklivesmatter.com/our-history/

Bonilla-Silva, E. et Dietrich, D. (2011). The sweet enchantment of color-blind racism in
Obamerica. The ANNALS of the American Academy of Political and Social Science,
634(1), 190-206. https://doi.org/10.1177/0002716210389702

Bourdieu, P. (1979). La distinction. Critique sociale du jugement. Les éditions de minuit.

Bourdieu, P. (2001). Langage et pouvoir symbolique. Editions du Seuil.

Bourdieu, P. et Passeron, J.-C. (1970). La reproduction. Eléments pour une théorie du
systeme d’enseignement. Les éditions de minuit.

Bowell, T. (2011). Feminist standpoint theory. Dans J. Fieser et B. Dowden (dir.), Internet

Encyclopedia of Philosophy. https://iep.utm.edu/fem-stan/

Bracke, S., de la Bellacasa, M. P. et Clair, 1. (2013). Le féminisme du positionnement.
Héritages et perspectives contemporaines. Cahiers du Genre, 54(1), 45-66.
https://doi.org/10.3917/cdge.054.0045

Brewer, R. M. (1997). Giving name and voice: Black women scholars, research and
knowledge transformation. Dans L. Benjamin (dir.), Black women in the academy.

Promises and perils (pp. 68-80). University Press of Florida.

Brown-Vincent, L. D. (2019). Seeing it for wearing it: Autoethnography as Black feminist
methodology. The Journal of Culture and Education, 18(1), 109-125.
https://doi.org/10.31390/taboo.18.1.08

20


https://www.forbes.com/sites/janicegassam/2021/08/01/our-obsession-with-black-excellence-is-harming-black-people/
https://www.forbes.com/sites/janicegassam/2021/08/01/our-obsession-with-black-excellence-is-harming-black-people/
https://doi.org/10.1111/gwao.12555
https://umontreal.scholaris.ca/server/api/core/bitstreams/2ceaec70-4195-4c27-b972-59b79c337ded/content
https://umontreal.scholaris.ca/server/api/core/bitstreams/2ceaec70-4195-4c27-b972-59b79c337ded/content
https://doi.org/10.5840/symposium20182216
https://blacklivesmatter.com/our-history/
https://doi.org/10.1177/0002716210389702
https://iep.utm.edu/fem-stan/
https://doi.org/10.3917/cdge.054.0045
https://doi.org/10.31390/taboo.18.1.08

Burke, T. (2017, 9 novembre). #MeToo was started for black and brown women and girls.
They’re still being ignored. The Washington Post.
https://www.washingtonpost.com/news/post-nation/wp/2017/11/09/the-waitress-who-
works-in-the-diner-needs-to-know-that-the-issue-of-sexual-harassment-is-about-her-too/

Burke, T. (2021). Unbound: My story of liberation and the birth of the Me Too Movement.
Flatiron Books: An Oprah Book.

C4, F. et Taher, S. (2024). Femmes et personnes non binaires noires et racisées impliquées en
recherche partenariale au Québec : Entre obstacles structurels et stratégies de résistance.
Rapport de recherche. Projet Promotion des Actrices Racisées en Recherche (PARR),
Relais-femmes.

Canadian Association of Social Workers. (2024). Code of ethics, values and guiding
principles. Canadian Association of Social Workers (CASW) - Association canadienne
des travailleurs sociaux (ACTS). https://www.casw-
acts.ca/files/attachements/CASW_Code_of Ethics_Values_Guiding_Principles_2024.pdf

Canadian Association of University Teachers. (2018). Underrepresented and Underpaid.
Diversity and Equity Among Canada’s Post-Secondary Education Teachers. Association

canadienne des professeures et professeurs d'université (ACPPU).
https://www.caut.ca/sites/default/files/caut_equity_report 2018-04final.pdf

Chang, H. (2016). Autoethnography as method (2° éd.). Routledge.
https://doi.org/10.4324/9781315433370

Chang, H., Ngunjiri, F. et Hernandez, K.-A. C. (2016). Collaborative autoethnography. (2°
¢d.) Routledge. https://doi.org/10.4324/9781315432137

Coen-Sanchez, K. (2024a). Embracing diverse realities: What I see is different from what you
see! Atlantis: Critical Studies in Gender, Culture et Social Justice, 45(1).
https://atlantisjournal.ca/index.php/atlantis/article/view/5779

Coen-Sanchez, K. (2024b, 3 juillet). What happened to the Dimensions program? Evidence
For Democracy. https://evidencefordemocracy.ca/what-happened-to-the-dimensions-
program/

Combahee River Collective. (2006). Déclaration du Combahee River Collective
(Trad. J. Falquet). Les cahiers du CEDREF. Centre d’enseignement, d’études et de
recherches pour les études féministes, 14. https://journals.openedition.org/cedref/415
(Version originale publiée en 1977).

Collectif. (2020, 23 aolt). Au-dela des dénonciations : Pour des services sécuritaires et
accessibles pour les survivant.e.s noir.e.s. Ricochet Média.
https://franco.ricochet.media/2020/08/23/survivantes-noires-violences-blacklivesmatter-
intersectionnalite/

Collins, P. H. (1986). Learning from the outsider within: The sociological significance of
Black feminist thought. Social Problems, 33(6), S14-S32. https://doi.org/10.2307/800672

Collins, P. H. (2000). Black feminist thought: Knowledge, consciousness, and the politics of
empowerment (2° éd.). Routledge.

21


https://www.washingtonpost.com/news/post-nation/wp/2017/11/09/the-waitress-who-works-in-the-diner-needs-to-know-that-the-issue-of-sexual-harassment-is-about-her-too/
https://www.washingtonpost.com/news/post-nation/wp/2017/11/09/the-waitress-who-works-in-the-diner-needs-to-know-that-the-issue-of-sexual-harassment-is-about-her-too/
https://www.casw-acts.ca/files/attachements/CASW_Code_of_Ethics_Values_Guiding_Principles_2024.pdf
https://www.casw-acts.ca/files/attachements/CASW_Code_of_Ethics_Values_Guiding_Principles_2024.pdf
https://www.caut.ca/sites/default/files/caut_equity_report_2018-04final.pdf
https://doi.org/10.4324/9781315433370
https://doi.org/10.4324/9781315432137
https://atlantisjournal.ca/index.php/atlantis/article/view/5779
https://evidencefordemocracy.ca/what-happened-to-the-dimensions-program/
https://evidencefordemocracy.ca/what-happened-to-the-dimensions-program/
https://journals.openedition.org/cedref/415
https://franco.ricochet.media/2020/08/23/survivantes-noires-violences-blacklivesmatter-intersectionnalite/
https://franco.ricochet.media/2020/08/23/survivantes-noires-violences-blacklivesmatter-intersectionnalite/
https://doi.org/10.2307/800672

Collins, P. H. (2009). Foreword: Emerging intersections—Building knowledge and
transforming institutions. Dans B. Dill et R. Zambana (dir.), Race, class and gender in
theory, policy and practice (pp. vii-xiii). Rutgers University Press.

Collins, P. H. (2013). On intellectual activism. Temple University Press.

Cooper, B. C. (2017). Beyond respectability.: The intellectual thought of race women.
University of Illinois Press.

Crenshaw, K. (1989). Demarginalizing the intersection of race and sex: A Black feminist
critique of antidiscrimination doctrine, feminist theory and antiracist politics. University of
Chicago Legal Forum, 139-168.

Crenshaw, K. (1991). Mapping the margins: Intersectionality, identity politics, and violence
against women of color. Stanford Law Review, 43(6), 1241-1300.
https://doi.org/10.2307/1229039

Crenshaw, K. et Steinmetz, K. (2020, 20 février). She coined the term ‘intersectionality’ over
30 years ago. Here’s what it means to her today TIME Magazine.
https://time.com/5786710/kimberle-crenshaw-intersectionality/

Dejean, P. (1978). Les Haitiens au Québec. Presses de 1I’Université du Québec.

Dibondo, D. (2024). La charge raciale. Vertige d’'un silence écrasant. Fayard.

Dominelli, L. (1998). Anti-oppressive practice in context. Dans R. Adams, L. Dominelli, M.
Payne et J. Campling (dir.), Social work: Themes, issues and critical debates (pp. 3-22).
Palgrave. https://doi.org/10.1007/978-1-349-14400-6_1

Du Bois, W. E. B. (1903). The souls of Black folk. A. C. McClurg et Co.

Dutta, M. J. (2017). Autoethnography as decolonization, decolonizing autoethnography:
Resisting to build our homes. Cultural Studies < Critical Methodologies, 18(1), 94-96.
https://doi.org/10.1177/1532708617735637

Dwyer, S. C. et Buckle, J. L. (2009). The space between: On being an insider-outsider in
qualitative research. International Journal of Qualitative Methods, 8(1), 54-63.
https://doi.org/10.1177/160940690900800105

Ettorre, E. (2017). Autoethnography as feminist method. Sensitising the feminist « I ».
Routledge.

Faerber, J. (2024, 21 avril). Les « transfuges de classe » : Nouvel outil de la domination

bourgeoise? Collateral Média. https://www.collateral.media/post/les-transfuges-de-classe-
nouvel-outil-de-la-domination-bourgeoise

Fairclough, N. (2001). Critical discourse analysis as a method in social scientific research.
Dans R. Wodak et M. Meyer (dir.) Methods of critical discourse analysis (pp. 121-138).
SAGE Publications Ltd. https://doi.org/10.4135/9780857028020

Fanon, F. (1952). Peau noire, masques blancs. Editions du Seuil.

Fricker, M. (2007). Epistemic injustice. Power and the ethics of knowing. Oxford University
Press.

Grundy, S. (2022). Respectable: Politics and paradox in making the Morehouse man.
University of California Press. https://doi.org/10.1525/9780520974517

Guidroz, K. et Berger, M. T. (2009). A conversation with founding scholars of
intersectionality Kimberlé Crenshaw, Nira Yuval-Davis, and Michelle Fine. Dans

22


https://doi.org/10.2307/1229039
https://time.com/5786710/kimberle-crenshaw-intersectionality/
https://doi.org/10.1007/978-1-349-14400-6_1
https://doi.org/10.1177/1532708617735637
https://doi.org/10.1177/160940690900800105
https://www.collateral.media/post/les-transfuges-de-classe-nouvel-outil-de-la-domination-bourgeoise
https://www.collateral.media/post/les-transfuges-de-classe-nouvel-outil-de-la-domination-bourgeoise
https://doi.org/10.4135/9780857028020
https://doi.org/10.1525/9780520974517

M. T. Berger et K. Guidroz (dir.), The intersectional approach: Transforming the
academy through race, class, and gender (pp. 61-78). University of North Carolina Press.

Hamisultane, S., Ou Jin Lee, E., Le Gall, J., Ho, A. et Lusikila, C. (2021). Des postures
affectées dans la recherche et I’intervention aupres des personnes faisant 1’objet de
racisme : Quelques réflexions sur I’engagement et le fait d’étre concerné.e
personnellement. Revue Intervention, 1(154), 71-83. https://doi.org/10.7202/1088308ar

hampton, r. (2020). Black racialization and resistance at an elite university. University of
Toronto Press.

Haraway, D. (1988). Situated knowledges: The science question in feminism and the privilege
of partial perspective. Feminist Studies, 14(3), 575-599. https://doi.org/10.2307/3178066

Harding, S. (1992). Rethinking standpoint epistemology: What is « strong objectivity »? The
Centennial Review, 36(3), 437-470.

Harding, S. (2012). Feminist standpoints. Dans S. Hesse-Biber (dir.), Handbook of feminist
research: Theory and praxis. (2° éd., pp. 46-64). SAGE Publications.
https://doi.org/10.4135/9781483384740

Harding, S. (dir.). (2004). The feminist standpoint theory reader: Intellectual and political
controversies. Routledge.

Hartsock, N. C. M. (1998). The Feminist standpoint revisited, and other essays (1 éd.).
Routledge. https://doi.org/10.4324/9780429310881

Hébert-Dolbec, A.-F. (2024, 6 juillet). Le transfuge de classe littéraire, le triomphe de la
meéritocratie? Le Devoir. https://www.ledevoir.com/lire/816011/litterature-transfuge-

classe-litteraire-triomphe-meritocratie

Hedges, C. (2012). La mort de [’élite progressiste. (Trad. N. Calvé). Lux Editeur. (Version
originale publi¢e en 2010)

Heyes, C. (2020). Identity politics. Dans E. N. Zalta (dir.), The Stanford encyclopedia of
philosophy (Fall 2020). Metaphysics Research Lab, Stanford University.
https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/identity-politics/

hooks, b. (2016). Black women intellectuals. Dans b. hooks et C. West (dir.), Breaking bread:
Insurgent Black intellectual life (1" éd., pp. 147-164). Routledge.

hooks, b. (2023). La souffrance des Noir.es causée par les Noir.es—Cruauté de classe. Dans

b. hooks, Rage assassine—Mettre fin au racisme (pp. 215-225). Divergences. (Version
originale publiée en 1995).

Hudon, R. (2014). Loi 22. Dans L Encyclopédie canadienne.
https://www.thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/10i-22

Hulko, W. (2014). Operationalizing intersectionality in feminist social work research:
Reflections and techniques from research with equity-seeking groups. Dans
S. Wahab, B. Anderson-Nathe et C. Gringeri (dir.), Feminisms in social work research:
Promise and possibilities for justice-based knowledge (pp. 69-89). Routledge.
https://doi.org/10.4324/9781315886992

Hull, G. T., Bell Scott, P. et Smith, B. (1982). All the women are white, all the blacks are
men, but some of us are brave. Black women’s studies. The Feminist Press.

23


https://doi.org/10.7202/1088308ar
https://doi.org/10.2307/3178066
https://doi.org/10.4135/9781483384740
https://doi.org/10.4324/9780429310881
https://www.ledevoir.com/lire/816011/litterature-transfuge-classe-litteraire-triomphe-meritocratie
https://www.ledevoir.com/lire/816011/litterature-transfuge-classe-litteraire-triomphe-meritocratie
https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/identity-politics/
https://www.thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/loi-22
https://doi.org/10.4324/9781315886992

Hunter, M. A. (dir.). (2018). The New Black sociologists. Historical and contemporary
perspectives. Routledge.

Ibrahim, A., Kitossa, T., Smith, M. S. et Wright, H. K. (dir.). (2022). Nuances of Blackness in
the Canadian academy: Teaching, learning and researching while Black. University of
Toronto Press.

Jaggar, A. M. (1983). Feminist politics and human nature. Rowman et Allanheld.

Janack, M. (1997). Standpoint epistemology without the “standpoint”? An examination of
epistemic privilege and epistemic authority. Hypatia, 12(2), 125-139.
https://doi.org/10.1111/].1527-2001.1997.tb00022.x

Jaquet, C. (2014). Les transclasses, ou la non-reproduction. Presses Universitaires de France.

Jaquet, C. et Bras, G. (dir.). (2018). La fabrique des transclasses. Presses Universitaires de
France. https://journals.openedition.org/lectures/27929

Kamlongera, M. 1. (2023). ‘So what’s arts got to do with it?’: An autoethnography of

navigating researcher positionality while co-creating knowledge. Qualitative Research,
23(3), 651-667. https://doi.org/10.1177/14687941211045611

Lazar, M. M. (2004). Feminist critical discourse analysis: Gender, power and ideology in
discourse. Palgrave Macmillan.

Lazar, M. M. (2007). Feminist critical discourse analysis: Articulating a feminist discourse
praxis. Critical Discourse Studies, 4(2), 141-164.
https://doi.org/10.1080/17405900701464816

Lépinard, E. et Mazouz, S. (2021). Pour I’intersectionnalité. Anamosa.

Levasseur, G., Gagnon, C., Cauvet, H. et Thibault, L. (2023, 20 décembre). C’est quoi, les
transfuges de classe? Le Devoir. https://www.ledevoir.com/videos/804005/c-est-quoi-
transfuges-classes

Longino, H. E. (1993). Feminist standpoint theory and the problems of knowledge. Signs:
Journal of Women in Culture and Society, 19(1), 201-212.
https://www.jstor.org/stable/3174750

Lopez, M. (2017, 24 octobre). Au-dela du #moiaussi. Le Devoir.
https://www.ledevoir.com/opinion/idees/511099/au-dela-du-moiaussi

Lorde, A. (1984). Sister outsider: Essays and speeches. The Crossing Press.

Lusikila, C. et Mousseau, V. (2022). Au-dela de la question culturelle : Pour une intervention
conscientisée aux réalités sociohistoriques des populations Noires de Montréal.
Intervention, 155, 57-67. https://doi.org/10.7202/1089305ar

Mattsson, T. (2014). Intersectionality as a useful tool: Anti-oppressive social work and critical
reflection. Affilia, 29(1), 8-17. https://doi.org/10.1177/0886109913510659

Mills, C. W. (2023). Le contrat racial (Trad. Webster). Mémoire d’encrier. (Version originale
publiée en 1997).

Mills, S. (2010). The Empire within. Postcolonial thought and political activism in sixties

Montreal. McGill-Queen’s University Press.
Mills, S. (2016a). A place in the sun. Haiti, Haitians, and the remaking of Quebec. McGill-
Queen’s University Press.

24


https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.1997.tb00022.x
https://journals.openedition.org/lectures/27929
https://doi.org/10.1177/14687941211045611
https://doi.org/10.1080/17405900701464816
https://www.ledevoir.com/videos/804005/c-est-quoi-transfuges-classes
https://www.ledevoir.com/videos/804005/c-est-quoi-transfuges-classes
https://www.jstor.org/stable/3174750
https://www.ledevoir.com/opinion/idees/511099/au-dela-du-moiaussi
https://doi.org/10.7202/1089305ar
https://doi.org/10.1177/0886109913510659

Mills, S. (2016b). Une place au soleil : Haiti, les Haitiens et le Québec (Trad. H. Par¢).
Mémoire d’encrier. (Version originale publiée en 2016).

Mujica, C. A. (2022). “All skinfolk ain’t kinfolk”: Attributions of race-based discrimination
when an ingroup member is the perpetrator [Mémoire de maitrise, Université de
1’ Arkansas]. ScholarsWorks.
https://scholarworks.uark.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=5947etcontext=etd

Nadeau, J. (2018, 6 octobre). Une vague « glamour » qui a laissé des femmes dans 1’ombre.

Le Devoir. https://www.ledevoir.com/actualites/societe/538517/une-vague-glamour-qui-a-
laisse-des-femmes-dans-l-ombre#texte-article

Noél, F. (2024). Etre représenté-es pour compter : La « politique de la représentation »
sauvera-t-elle les femmes noires? Dans F. Noél, Dix questions sur les féminismes noirs
(pp. 117-125). Libertalia.

Paillé, P. et Mucchielli, A. (2021). L analyse thématique. Dans P. Paillé et A. Mucchielli,
L’analyse qualitative en sciences humaines et sociales (pp. 269-357). Armand Colin.

Patterson, K. (2020, 2 aofit). Is Quebec’s #MeToo movement leaving marginalized groups
behind? CityNews Montreal. https://montreal.citynews.ca/2020/08/02/is-quebecs-MeToo-
movement-leaving-marginalized-groups-behind/

Pierre, A. (2021). Empreintes de résistance : Filiations et récits de femmes autochtones,
noires et racisées. Les éditions du remue-ménage.

Pierre, S. (2007). Ces Québécois venus d’Haiti : Contribution de la communauté haitienne a
[’édification du Québec moderne. Presses internationales Polytechnique.

Poirier, E. (avec Rocher, G.) (2016). La Charte de la langue francaise. Ce qu’il reste de la loi
101 quarante ans apres son adoption. Septentrion.

Potts, K. et Brown, L. (2015). Becoming an anti-oppressive researcher. Dans S. Strega et
L. Brown (dir.), Research as resistance: Critical, Indigenous and anti-oppressive
approaches (2° éd., pp. 17-42). Women’s Press.

Poulos, C. N. (2021). Essentials of autoethnography. American Psychological Association.

Pullen-Sansfagon, A. (2013). La pratique anti-oppressive. Dans H. Dorvil et E. Harper (dir.),
Le travail social : Théories, méthodologies et pratiques. Presses de I’Université du
Québec.

Pullen-Sansfacon, A., Blanchet Garneau, A., Gosselin-Lavoie, C., Agostini Marchese, E.,
Rahm, J., Gelly, M. A., Koubeissy, R. et Planchat, T. (2025). La positionnalité de la
personne chercheuse. Rapport de synthese du projet de mobilisation des connaissances.
CRI-JaDE - Centre de recherche interdisciplinaire sur la Justice intersectionnelle, la
Décolonisation et I’Equité. https:/crijade.com/mL4eP8sA/wp-
content/uploads/2025/04/Rapport-cdp-positionnalite-version-finale-.pdf

QUEBEC. (2025). Charte de la langue francaise. RLRQ, chapitre C-11, & jour au 1 avril
2025, [Québec]. Editeur officiel du Québec.
https://www.legisquebec.gouv.qc.ca/fr/document/Ic/C-11

Richard, M. et Caron, R. (2020). Réalités (in)visibles et vulnérabilités ambivalentes :
Dialogue autoethnographique autour d’un terrain de recherche auprés de femmes

25


https://scholarworks.uark.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=5947&context=etd
https://www.ledevoir.com/actualites/societe/538517/une-vague-glamour-qui-a-laisse-des-femmes-dans-l-ombre#texte-article
https://www.ledevoir.com/actualites/societe/538517/une-vague-glamour-qui-a-laisse-des-femmes-dans-l-ombre#texte-article
https://montreal.citynews.ca/2020/08/02/is-quebecs-MeToo-movement-leaving-marginalized-groups-behind/
https://montreal.citynews.ca/2020/08/02/is-quebecs-MeToo-movement-leaving-marginalized-groups-behind/
https://crijade.com/mL4eP8sA/wp-content/uploads/2025/04/Rapport-cdp-positionnalite-version-finale-.pdf
https://crijade.com/mL4eP8sA/wp-content/uploads/2025/04/Rapport-cdp-positionnalite-version-finale-.pdf
https://www.legisquebec.gouv.qc.ca/fr/document/lc/C-11

réfugiées au Liban. Nouvelles perspectives en sciences sociales, 16(1), 145-179.
https://doi.org/10.7202/1075858ar

Rogers, J. (2011). Anti-oppressive social work research: Reflections on power in the creation
of knowledge. Social Work Education, 31(7), 866-879.
https://doi.org/10.1080/02615479.2011.602965

Rotenberg, C. et Cotter, A. (2018). Les agressions sexuelles déclarées par la police au
Canada avant et apres le mouvement #MoiAussi, 2016 et 201 7. Statistique Canada.
https://www150.statcan.gc.ca/nl/pub/85-002-x/2018001/article/54979-fra.htm

Saint-Victor, A. (2018). De [’exil a la communauté : Une histoire de | 'immigration haitienne
a Montréal 1960-1990 [Mémoire de maitrise, Université du Québec a Montréal].
Archipel. https://archipel.ugam.ca/11427/1/M15471.pdf

Sekayi, D. N. (1997). African American intellectual-activists: Legacies in the struggle.
Routledge.

Sikes, P. (2022). Doing autoethnography. Dans T. E. Adams, S. Holman Jones et C. Ellis
(dir.), Handbook of autoethnography (2° éd., pp. 23-27). Routledge.

Smith, C. A., Williams, E. L., Wadud, 1. A., Pirtle, W. N. L. et The Cite Black Women
Collective. (2021). Cite Black Women: A critical praxis (A statement). Feminist
Anthropology, 2(1), 10-17. https://doi.org/10.1002/fea2.12040

Smith, D. E. (1974). Women'’s perspective as a radical critique of sociology. Sociological
Inquiry, 44(1), 7-13. https://doi.org/10.1111/1.1475-682X.1974.tb00718.x

Souffrant, K.-A. et Stanley, A. (2024, 10 octobre). Blackness and community building in the
neoliberal academy [Table ronde]. Critical Perspectives on the University - The 2024
Black Studies Conference, University of Missouri, Columbia, MO.

Souffrant, K.-A. (avec Diallo, R.). (2022). Le privilege de dénoncer. Justice pour toutes les

victimes de violences sexuelles. Les éditions du remue-ménage.

Souffrant, K.-A. (2020, 10 juillet). L’entonnoir. La Presse.
https://www.lapresse.ca/debats/opinions/2020-07-10/1-entonnoir.php

Souffrant, K.-A. (2020, 17 avril). Les origines premiéres du mouvement #MoiAussi. Gazette
des femmes. https://gazettedesfemmes.ca/18662/les-origines-premieres-du-mouvement-
moiaussi/

Souffrant, K.-A. (a paraitre). La langue de ma mere. Les éditions du remue-ménage.

Souffrant, K.-A. (en préparation). Regards de militantes afroféministes sur le mouvement
#MoiAussi : (In)visibilités historiques et (in)justices épistéemiques dans les luttes
féministes quéebécoises contre les violences sexuelles [These de doctorat, Université
d’Ottawa].

Soumahoro, M. (2020). Le Triangle et I’Hexagone : Réflexions sur une identité noire. La
Découverte.

Spry, T. (2001). Performing autoethnography: An embodied methodological praxis.
Qualitative Inquiry, 7(6), 706-732. https://doi.org/10.1177/107780040100700605

St-Julien, C. (2020, 7 aott). Dans I’angle mort de #MeToo. La Converse.
https://www.laconverse.com/articles/dans-langle-mort-de-metoo

26


https://doi.org/10.7202/1075858ar
https://doi.org/10.1080/02615479.2011.602965
https://www150.statcan.gc.ca/n1/pub/85-002-x/2018001/article/54979-fra.htm
https://archipel.uqam.ca/11427/1/M15471.pdf
https://doi.org/10.1002/fea2.12040
https://doi.org/10.1111/j.1475-682X.1974.tb00718.x
https://www.lapresse.ca/debats/opinions/2020-07-10/l-entonnoir.php
https://gazettedesfemmes.ca/18662/les-origines-premieres-du-mouvement-moiaussi/
https://gazettedesfemmes.ca/18662/les-origines-premieres-du-mouvement-moiaussi/
https://doi.org/10.1177/107780040100700605
https://www.laconverse.com/articles/dans-langle-mort-de-metoo

Strier, R. (2007). Anti-oppressive research in social work: A preliminary definition. British
Journal of Social Work, 37(5), 857-871. https://doi.org/10.1093/bjsw/bcl062

Sudbury, J. et Okazawa-Rey, M. (dir.). (2009). Activist scholarship: Antiracism, feminism,
and social change. Routledge.

Taiwo, O. O. (2020). Being-in-the-room privilege: Elite capture and epistemic deference. The
Philosopher, 108(4). https://www.thephilosopher1923.org/post/being-in-the-room-

privilege-elite-capture-and-epistemic-deference

Taiwo, O. O. (2022a). Elite capture. How the powerful took over identity politics (and
everything else). Haymarket Books.

Taiwo, O. O. et Tuhus-Dubrow, R. (2022b, 11 mai). On the uses and abuses of identity
politics. The Chronicle of Higher Education. https://www.chronicle.com/article/on-the-
uses-and-abuses-of-identity-politics

Taiwo, O. O. (2023). L élite cannibale. Comment les puissants se sont approprié les luttes
identitaires (et tout le reste) (Trad. N. Calvé). Lux Editeur. (Version originale publiée en
2022).

Taylor, K.-Y. (dir.). (2017). How we get free. Black feminism and the Combahee River
Collective. Haymarket Books.

Tilton, E. et Toole, B. (a paraitre). Standpoint epistemology and the epistemology of
deference [avant-derniére version]. Dans K. Sylvan, M. Steup, E. Sosa et J. Dancy (dir.),
Blackwell companion to epistemology (3° é€d.). Wiley-Blackwell.

Van Dijk, T. A. (1993). Principles of critical discourse analysis. Discourse et Society, 4(2),
249-283. https://doi.org/10.1177/0957926593004002006

Véron, L. et Abiven, K. (2024a). Trahir et venger : Paradoxes des récits de transfuges de

classe. La Découverte.
Véron, L. et Abiven, K. (2024b, 7 avril). Le récit de transfuge de classe : Un « script »
médiatique? The Conversation. https://theconversation.com/le-recit-de-transfuge-de-

classe-un-script-mediatique-227073

Wabhab, S., Anderson-Nathe, B. et Gringeri, C. (dir.). (2014). Feminisms in social work
research: Promise and possibilities for justice-based knowledge. Routledge.
https://doi.org/10.4324/9781315886992

Wane, N. N. (2004). Black Canadian feminist thought. Tensions and possibilities. Canadian
Woman Studies/Les Cahiers de la Femme, 23(2), 145-153.

Wane, N. N., Deliovsky, K. et Lawson, E. (dir.). (2002). Back to the drawing board: African-
Canadian feminisms (1 éd.). Sumach Press.

Wane, N. N. et Massaquoi, N. (dir.). (2007). Theorizing empowerment: Canadian

perspectives on Black feminist thought. Inanna Publications.
West, C. (2016). The dilemma of the black intellectual. Dans b. hooks et C. West (dir.),
Breaking bread. Insurgent Black intellectual life (1' éd., pp. 131-146). Routledge.
Whyman, T., Adams, K., Carter, A. et Jobson, L. (2021). Lateral violence in Indigenous
peoples. Australian Psychologist, 56(1), 1-14.
https://doi.org/10.1080/00050067.2021.1893595

27


https://doi.org/10.1093/bjsw/bcl062
https://www.thephilosopher1923.org/post/being-in-the-room-privilege-elite-capture-and-epistemic-deference
https://www.thephilosopher1923.org/post/being-in-the-room-privilege-elite-capture-and-epistemic-deference
https://www.chronicle.com/article/on-the-uses-and-abuses-of-identity-politics
https://www.chronicle.com/article/on-the-uses-and-abuses-of-identity-politics
https://doi.org/10.1177/0957926593004002006
https://theconversation.com/le-recit-de-transfuge-de-classe-un-script-mediatique-227073
https://theconversation.com/le-recit-de-transfuge-de-classe-un-script-mediatique-227073
https://doi.org/10.4324/9781315886992
https://doi.org/10.1080/00050067.2021.1893595

Witkin, S. (2022). Autoethnography and social work: Strange bedfellows or complementary
partners? Social Work and Social Sciences Review, 23(2), 19-35.
https://doi.org/10.1921/swssr.v23i2.2030

Wodak, R. (2012). Critical discourse analysis. SAGE.

Zoghlami, K. (2020). Qui peut témoigner? Présences indésirables et paroles sous surveillance.
Dans L. Celis, D. Dabby, D. Leydet et V. Romani (dir.), Modération ou extrémisme?
Regards critiques sur la loi 21 (pp. 195-208). Presses de I’Université Laval.
https://doi.org/10.2307/j.ctv1h0p3qj

Zoghlami, K. (2023). L’antiracisme au Québec face aux limites de la représentation
stratégique. Dans P. Dufour, L. Bherer et G. Pagé (dir.), Le Québec en mouvements.
Continuité et renouvellement des pratiques militantes (pp. 131-148). Les Presses de
I’Université de Montréal.

Biographie de I’autrice

Kharoll-Ann Souffrant est professeure a I’Ecole de travail social de ’Université de Saint-Boniface et
candidate au doctorat en travail social a I’Université d’Ottawa. Elle a complété un baccalauréat en travail
social et une maitrise en travail social (avec option en études féministes et de genre) a 1I’Université McGill.
Ses intéréts de recherche se situent a la lisiére de plusieurs disciplines telles que le travail social, le droit, la
victimologie, la criminologie, 1’analyse critique des discours médiatiques, les études féministes, les études
littéraires et les études noires francophones.

28


https://doi.org/10.1921/swssr.v23i2.2030
https://doi.org/10.2307/j.ctv1h0p3qj

