Editorial

This issue opens with Peter Roberts doing the unusual: discussing
and trying to place the educational thought of Paulo Freire. Usually
Freire’s thought is taken for granted and the only issue to how to
apply it in practice. Roberts paper is extraordinarily ambitious since
he wants to place Freire in his right metaphysical, ontological,
epistemological, and ethical locations. Freire, according to Roberts,
is a constructivist. We make ourselves. But I do not make myself
alone. This can only be done by working with others. Thus humanity
is an ever unfinished construction by human beings. All of this social
construction occurs in the context of a world which is inherently full
of contradictions and which can only be grasped dialectically. The
removal of these contradictions through dialogue and social action
is liberation. But one is never finished removing them, for as some
are removed others spring up.

One of the most interesting aspects of Robert’s essay is his
contrast of Freire’s thought with that of Plato throughout the paper.
By means of the contrast of the thought of Freire which is very “here
and now” with that of Plato which is very “somewhere else and
outside time” we see two socially concerned thinkers viewing the
location of human beings in their respective worlds. For Plato,
reflection and action upon the world can never change it. While for
Freire, the world is such reflection and action upon it (praxis) can
change it as much as you like. This is a rich paper and rewarding to
any reader who cares about Freire and the impact he has had on our
educational assumptions and presuppositions.

Poissant, Schleifer, and Neveu, like Freire, are concerned about
the possibilities of reflection by the learner on that which they are
learning. Though, unlike Freire, their primary concern is not adults
but young children in the late primary grades who are learning
through writing. Their research involves an interesting comparison
between a multi-ethnic school and a school that serves primarily
French Canadian students. They conclude, through the factor
analysis of a questionnaire given to the students in both settings,
and over three grade levels, that there are grounds for arguing that
children will learn better who have an opportunity to reflect on their

Journal of Educational Thought, Vol. 32, No. 2, August, 1998. 87



88 EDITORIAL

learning than those who have simply been given things to learn. This
is surely a Freirian point.

We are used to the notion that schools for the better part of the
last 160 years were made up of large rooms with children lined up in
rows of desks facing a teacher. But we are not used to the idea that
in such a room some students might be identified as monitors chosen
to help the others learn, with the teacher but a monitor of the
monitors. This is the basic idea behind a monitorial school. But
instead of only 20, 30, or 40 students in a class there might be 200.
Neville Newman offers us an interesting discussion of the monitorial
school. Oddly enough, while we have come to think of our own
schools as largely anti-Freirian in that we set them up to maintain
the knowledge transmission, externally imposed discipline model of
education, the monitorial school was supposed to be one in which
self-discipline was primary. Bruce Curtis, writing as a follower of
Foucault, saw the monitored room of 200 designed so that in
principle anyone could been seen, as a means to the oppression of the
200. But Newman disagrees since it was not a place of constant
observation but rather a place with the certainty of the potential for
constant observation.

The student, the prisoner, the factory operative, produces in

accordance with set norms because he never knows for sure

when the eye of the observer is upon him. Thus he produces

in expectation of discovery. It is this certainty, and one’s

subsequent conforming behaviour, that results in the

disciplined person, the self-disciplined individual.
Newman goes on to analyze in detail an example of such a school in
England in the early years of the last century, namely, Joseph
Lancaster’s Borough Road monitorial school. Interestingly it is the
architectural details which appear to be crucial to the concept and
to have ultimately influenced classroom design up to this day — the
rectangular space, the high ceilings and windows, the wide spaces
between desks in rows, the single desk for each student. All of these
things are still largely standard. The object of it all is to give an air
of openness and freedom while maintaining control. The monitorial
schools failed as a means of producing children who learned by
memorization, the standard method in the other schools of England
at the time. They failed in North America too, probably for different



EDITORIAL 89

reasons, the main one being the real competition from the common
schools provided at public expense and the lack of population
concentration anywhere. For monitorial schools were private schools
for the poor, especially in big cities. And in the mid 1800s these were
few and far between. Newman quotes Rich with approval in
summing up the monitorial movement. “It took nearly forty years for
the country to realize that a system which deposes the schoolmaster
from the post of teacher and makes him merely a supervisor, can
never be an instrument of true education.” This is not a terribly
Freirian conclusion, yet Newman’s final word is a warning that in
our age, with its longing for a simpler, earlier form of education, it
is nearly all of the bad things associated with monitorialism that is
suggested, and not its good intentions.

The final paper is also Freirian in its tone and intent. Raptis and
Fleming wish to debate the meanings of multicultural education.
This they do in the best dialectic fashion, comparing and contrasting
views. They do this by looking at the changing assumptions in
academic writings relating to this topic over a period of 16 years.
Their look is revealing of the diversity within the diversity. Some see
it as a means to promotion of cultural freedom. Others see it as a
means to Canadian unity. And still others see it as a way to promote
tolerance among the ethnic diversity. One view that is prevalent in
California, but apparently not in the literature cited by Raptis and
Fleming, is that it is a way to promote educational inferiority in the
ethnic minorities. But the early literature found by Raptis and
Fleming, for all its diversity, is united in this: multicultural
education is a very good thing.

On the other hand, some of the more recent literature now
attacks earlier assumptions. For example, it has been commonly
assumed that children of ethnic minority origins suffer a lower sense
of esteem than nonminority children. Research which Raptis and
Fleming refer to argues that this is not so. They show, indeed, that
in many cases recent literature suggests that earlier assumptions
about the usefulness and goodness of multicultural education are
either not true or at least questionable. Their overall conclusion that

As matters stand, there is little compelling quantitative

evidence — or sound qualitative evidence — upon which to

judge multicultural education’s efficacy in countering



90 EDITORIAL

educational inequities, racial discrimination, low school
performance for minority learners, or its utility as an
instrument of empowerment.
They conclude that there is much work to be done before we can
claim that the reality matches the rhetoric of multicultural
education. As Freire might have put it, we must be constantly
creating our social selves by our praxis so as to better approach a
higher order of education and humanity.

Ian Winchester
Editor



Editorial

Ce numéro s’ouvre de maniére inusuelle a travers les propos de
Peter Roberts: discuter et essayer de situer la pensée pédagogique
de Paulo Freire. Habituellement la pensée de Freire est abordée
comme allant de soi, la seule problématique étant son application
pratique. L’article de Roberts est extraordinairement ambitieux en
ce qu’il vise a localiser Freire dans ses dimensions métaphysique,
ontologique, épistémologique et éthique. Freire, selon Roberts, est un
constructiviste. Nous nous construisons. Mais je ne me construis pas
seul.Ainsi 'humanité est une construction des humains a jamais
inachevée. Toute cette construction sociale prend place dans un
contexte mondial qui est de maniére inhérente plein de
contradictions et qui ne peut étre abordé que dialectiquement. La
suppression de ces contradictions par le dialogue et ’action sociale
constitue une libération. Mais personne ne finit jamais de les
supprimer car lorsque certaines sont évincées, d’autres
apparaissent.

L’un des aspects les plus intéressants dans I’essai de Roberts est
le contraste effectué entre la pensée de Freire et celle de Platon tout
au long de I'article. Par la mise en contraste de la pensée de Freire
qui est trés axée sur le “ici et maintenant” et de celle de Platon trés
“ailleurs et hors du temps” nous voyons deux penseurs préocuppés
des questions sociales situant la place de ’étre humain dans leurs
mondes respectifs. Pour Platon, la réflexion et ’action sur le monde
ne changeront jamais celui-ci. Alors que pour Freire, le monde
correspond a cette réflexion et cette action (praxis) et il peut étre
changé autant qu’on le souhaite. C’est un article trés riche et digne
d’intérét pour tout lecteur intéressé a Freire et a I'impact qu’il a eu
sur nos suppositions et conceptions pédagogiques.

Poissant, Schleifer, et Neveu, comme Freire, s’'intéressent aux
possibilités offertes par la réflexion d’un apprenant sur son
apprentissage. Cependant, contrairement a Freire, leur intérét
premier ne va pas aux adultes mais a de jeunes enfants des derniers
niveaux du primaire qui apprennent a travers des taches d’écriture.
Leur recherche autorise une comparaison intéressante entre une
école multiethnique et une école qui accueille principalement des

Journal of Educational Thought, Vol. 32, No. 2, August, 1998. 91



92 EDITORIAL

étudiants franco-canadiens. Ils arrivent a la conclusion, par le biais
de ’analyse factorielle d’'un questionnaire distribué aux étudiants
des deux établissements et sur une étendue de trois niveaux
scolaires, qu’il y a matiére pour avancer que les éléves qui ont
l'opportunité de réfléchir sur leur apprentissage apprennent mieux
que ceux a qui on a demandé seulement d’apprendre. Ceci constitue
sans nul doute un point de vue freirien.

Nous sommes habitués a la notion d’écoles constituées, pour ces
160 derniéres années, de grandes classes dans lesquelles les enfants
alignés en rangs faisaient face a leur professeur. Mais nous sommes
moins habitués a I'idée que dans une telle salle certains étudiants
puissent étre identifiés comme moniteurs choisis pour aider les
autres a apprendre, le professeur devenant un moniteurs des
moniteurs. C’est I'idée de base des écoles monitoriales. Mais au lieu
de ses 20, 30, ou 40 étudiants, la classe peut en compter 200. Neville
Newman nous offre une discussion intéressante de 1école
monitoriale. De maniére surprenante, alors que nous concevons nos
écoles comme des lieux largement anti-freiriens en ce qu’elles sont
conc¢ues pour maintenir la transmission des connaissances et un
modeéle de discipline imposé de l'extérieur, ’école monitoriale est
supposée étre une de celles pour lesquelles 'auto-discipline est
essentielle. Bruce Curtis, s’inscrivant dans la lignée de Foucault, a
percu la salle monitorée de 200 éléves organisée de maniére a ce
qu’en principe chacun puisse étre vu, comme un moyen d’opprimer
ces 200 éléves. Mais Newman est en désaccord du fait que ce n’était
pas un lieu d’observation constante mais plutét un lieu qui posséde
avec certitude le potentiel pour une observation constante.

L’étudiant, le prisonnier, 'ouvrier d’'usine, produit en suivant

des normes fixées parce qu’il ne sait jamais de manieére

certaine quand le regard de 'observateur est pointé sur lui.

Ainsi il produit en espérant la découverte. C’est de cette

certitude et du comportement conforme qui lui est

subséquent que résulte la personne disciplinée, I'individu
auto-discipliné.
Newman poursuit en analysant en détail un exemple d’une telle
école en Angleterre au début du siécle passé, a savoir l’école
monitorale Joseph Lancaster Borough Road. De maniére
intéressante ce sont les détails architecturaux qui apparaissent



EDITORIAL 93

comme cruciaux en regard du concept et qui ont influencé, en
derniére analyse, 'aménagement des salles de classes jusqu’a nos
jours- l'espace rectangulaire, les hauts plafonds et fenétres, les
larges espaces entre les bureaux alignés, le bureau individuel pour
chaque étudiant. Tous ces éléments sont encore communément
standards. Leur but ultime est de donner un air d’ouverture et de
liberté tout en maintenant le controle. Les écoles monitoriales ont
échoué en tant que moyen de produire des enfants qui apprennent
par mémorisation, la méthode standard des autres écoles
d’Angleterre de 1'époque. Elles ont échoué en Amérique du Nord
également, probablement pour des raisons différentes, la principale
étant la compétition réelle de la part des écoles communes financées
publiquement et le manque de concentration de la population. Les
écoles monitoriales étaient les écoles privées des pauvres,
spécialement dans les grandes villes. Et dans le milieu des années
1800 celles-ci étaient peu nombreuses et espacées. Newman
s’accorde avec Rich quant au bilan du mouvement monitorial en le
citant. “Il a fallu presque 40 ans au pays pour réaliser qu'un systéme
qui dépossede le maitre d’école de sa position de professeur pour en
faire un simple superviseur, ne pourra jamais étre l'instrument
d’une vraie éducation.” Cela ne constitue pas une conclusion tres
freirienne, mais le dernier mot de Newman est une mise en garde
selon laquelle notre époque et ses attentes pour une forme
d’éducation plus simple et plus précoce, suggére pratiquement tous
les mauvais aspects associés au monitorialisme et non ses bonnes
intentions.

Le dernier article est aussi freirien dans son ton et son objet.
Raptis et Fleming souhaitent débattre de la signification de
I’éducation multiculturelle. Ils le font selon la meilleure démarche
dialectique, en comparant et différenciant les points de vue. Ils
accomplissent cette tdche enregardant les suppositions changeantes
des écrits universitaires liés 4 cette topique sur une période de 16
ans. Leur regard est révélateur de la diversité au sein de la
diversité. Certains la pergoivent comme un moyen de promotion de
la la liberté culturelle. Pautres la voient comme un moyen au
service de 'unité canadienne. Et d’autres encore la voient comme un
moyen de promouvoir la tolérance parmi la diversité ethnique. Un
point de vue qui prévaut en Californie, mais apparemment pas dans



94 EDITORIAL

la littérature citée par Raptis et Fleming, est qu’il s’agit d’'un moyen
pour promouvoir l'infériorité pédagogique dans les minorités
ethniques. Mais les premiers textes de la littérature trouvée par
Raptis et Fleming, malgré leur diversité, sont unanimes sur un
point: ’éducation multiculturelle est une trés bonne chose.

D’un autre c6té, une partie de la littérature plus récente va a
Vencontre des suppositions plus anciennes. Par exemple, il a été
communément assumé que les enfants d’origine ethnique
minoritaire avaient un sens de ’estime inférieur a celui des enfants
non-minoritaires. La recherche de Raptis et Fleming tend a montrer
que ce n’est pas le cas. Ils montrent, en effet, que dans de nombreux
cas la littérature récente suggére que les suppositions antérieures
quant a I'utilité et aux bienfaits de 'éducation multiculturelle sont
ou erronées ou au moins questionnables. Leur conclusion globale est
que

Dans l’état actuel des choses, il y a peu de preuves

quantitatives formelles — ou de preuves qualitatives solides

— qui permettent de juger de l’efficacité de l’éducation

multiculturelle a contrer les inégalités éducatives, la

discrimination raciale, les mauvaises performances scolaires
pour les apprenants issus de minorités, ou de son utilité
comme instrument de prise de pouvoir sur soi.
Ils concluent qu’il reste beaucoup de travail a faire avant de pouvoir
déclarer que la réalité s’accorde avec la rhétorique de ’éducation
multiculturelle. Comme Freire aurait pu le dire, nous devons
constamment créer nos mois sociaux par notre praxis de maniére a
mieux approcher un ordre plus élevé d’éducation et d’humanité.

Ian Winchester
Editeur





